ITATION DANS L’ETAT
—SSIF

Mémoire de fin d’études de la formation de Praticien en Santé Bien-Etre

Session 2016-2018

Juliette Saez-Lopez




REMERCIEMENTS

La réalisation de ce mémoire a été possible grace au concours de plusieurs personnes a qui je voudrais
témoigner toute ma reconnaissance. Je voudrais tout d'abord adresser toute ma gratitude a Michel
Vivies, Marline Fernandez et Wendy Belcour, pour leur patience, leur disponibilité et leurs judicieux
conseils, qui ont contribué a alimenter ma réflexion. Je souhaite également adresser mes
remerciements les plus sincéres au corps professoral et administratif de I'école EIBE, pour la richesse
et la qualité de leur enseignement et les efforts déployés pour assurer a leurs étudiants une formation
actualisée. Je voudrais exprimer ma reconnaissance envers les amis et collegues qui m’ont apporté
leur support moral et intellectuel tout au long de ma démarche. Enfin, je tiens a témoigner toute ma
gratitude a mes parents, Chantal et Serge Saez-Lopez pour leur amour, leur confiance et leur support

inestimable.



OMMAIRE

RESUM. .. p.04
INErOAUCTION . p.05
I. La méditation : Ce qu’elle est et ce qu’elle N’est Pas.................oooooiii p.06
1. Le but de la MEItation B SES PIETES .. .. iiiiiiii e p.06
2. Les conditions favorables a la pratique de la meditation............ccvvvviii p.08
B, COMIMENT TN AT 7 i e p.08
A, MEAITAtION BT ABNTION L. i p.11
Il. Les techniques de méditation.....................ccccii p.12
1. Les différentes formes de MEdItatioN. ... p.12
2. LatECNNIGUE VIDASSANG. ... ittt p.15
3. La respiration, UN QUL DUISSANT. ... p.16
4, Méditation de PIBINE CONSCIENCE. .. .. iiiiiii i p.20
. Nos pensées et leurs effets...........oooo P.23
T, Lamesure de lactivite MENtaIE. ... ... p.23
2. Les ondes cérébrales 1ors de 1a MEAIAHON. ... p.23
3. L'impact des pensées sur notre état pSYCNOIOGIGUE. ... ....coiiiiiiii p.25
IV. La méditation : voie du changement radical.......................ccc p.26
1. Les DENERICEs de 1a MEAIATION. ... . v p.26
2. Meditation et régenération de la CONSCIEBNCE. ... ...iiiiiiiiie p.29
B VIVIE NS 18 PrESENT. 1t p.30
A, L ESDI MNBAMAIT. e p.31
5. Le bonheur par 18 MEAIATION. ... ... p.32
V. LT at depresSif........o p.33
1. La dépression : une maladie difficile @ ECEIET......... ..o p.33
2. La dépression en France et dans I8 MONAE. ..o p.34
3. Les causes et facteurs de risgue de la AEpreSSION. . ...t p.34
4, SIGNES BT SYMPDIOMIES. 1.1ttt p.35
ST = 10T 101 0= PP P PP PP PPPPPPP p.36
B. RECNULE(S) BT PIVENTION. .. ittt p.36
VI. Le rGle de la méditation dans la dépression..................cccoiiiii p.38
1. Etudes menées sur les effets de la méditation sur la dépression.......ooovvvv p.38
2. Les bienfaits de la meditation dans les états de mal-&tre globauX. ... p.39
3. Thérapie cognitive basée sur la pleine conscience ou Mindfulness-based cognitive therapy (MBCT)...p.40
4, Les IMIes de 1a MEAIATION. ... 0.41
5. Y a-t-il des contre-indications a la pratique de la meditation 7 ...........ccccoviiiiiiiii p.42
VIl. L’accompagnement et le role du Praticien en Santé Naturelle................................... p.43
1. 'accompagnement de la personng AEPIESSIVE. ... ..vuiiiiiiiir e p.43
CONCIUSION . e p.46
Références bibliographiQUES.............ooiiiii p.47

-3



RESUME :

Il est maintenant avéré que la méditation porte ses fruits dans une variété de domaines de la vie, avec
des études plus récentes se focalisant sur les troubles émotionnels. La littérature actuelle prétend que
la méditation peut avoir plusieurs effets médiateurs quant aux problémes émotionnels, comprenant une
diminution des niveaux de dépression et une augmentation des niveaux d’estime de soi et de pleine
conscience. Les pratiques de pleine conscience ont été incorporées dans une variété de thérapies qui
traitent la maladie mentale et les états pathologiques. Un fort corpus de connaissances soutient l'idée
que les pratiques de pleine conscience sont fortement associées a des bénéfices de santé physique et
mentale. On considére les interventions de pleine conscience comme étant des pratiques prouvées
scientifiquement et apparaissent donc pertinentes dans 'accompagnement d’'une personne dépressive
dans une consultation en Santé Naturelle (Carmody & Baer, 2007; Miller et al., 1995; Reibel et al.,
2001). Pour ces raisons, il est essentiel pour le Praticien en Santé Naturelle d'incorporer ces pratiques
de pleine conscience, non seulement comme adjuvant aux traitements médicamenteux, mais aussi
comme facon de promouvoir la santé mentale et le bien-étre, globalement.

L’objectif de ce mémoire était d’analyser comment la méditation pouvait intervenir dans le traitement
de la dépression. Les études ont démontré que la pleine conscience et la méditation étaient
significativement corrélées au bien-&tre émotionnel.

Aussi, il a été démontré que la méditation diminuait le risque de rechute dépressive. Les nombreux
essais randomisés et contrélés ont porté leurs fruits a I'appui de la MBCT (Mindfulness-Based Cognitive
Therapy) comme traitement efficace pour la dépression récurrente, particulierement pour ceux ayant
traversé trois épisodes dépressifs antérieurs ou plus (Ma & Teasdale, 2004; Teasdale et al., 2000).
Bien que les pratiques méditatives et de pleine conscience n'aient pas été prouvées pour empécher la
dépression d’arriver en premier lieu, elles aident dans la prévention de rechutes dépressives majeures
et ont des effets psychologiques positifs a long terme, pouvant étre considérés comme préventifs (Ma
& Teasdale, 2004; Majumdar et al., 2002; Miller et al., 1995; Reibel et al., 2001; Young, 2011).

Enfin, la collecte des données présentées dans ce mémoire est non-exhaustive et présente une
approche simple, synthétique du réle de la méditation dans la dépression. Certains des passages cités
ont été tirés de sources anglophones et ont été traduits, au plus proche de leur version originale.



INTRODUCTION :

« Méditer pour ne plus déprimer ? Quelle dréle d’idée ! Est-ce méditer pour m’évader de ma tristesse,
pour penser a autre chose ? Ou pour mieux réfléchir et comprendre d’ou vient ma dépression ?

Non, non.

Méditer, (...), va nous permettre de ne pas aller la ou la dépression veut nous faire aller : nous permettre
de ne pas ruminer notre souffrance, de ne pas ressasser les douleurs et les malheurs du passé, de ne
pas nous tourmenter avec un avenir qui n’existe pas encore mais qui, déja, nous oppresse. La
dépression nous attire hors du temps présent pour nous projeter dans le passé (regrets et remords) ou
le futur (soucis et inquiétudes).

La méditation nous fait revenir vers la vie, ici et maintenant. Et nous apprend a y rester.

Simplement. » — extrait du livre Méditer pour ne plus déprimer, préface de Christophe André.

La méditation est pratiquée depuis plus de trois mille ans. Ses racines remontent a I'hindouisme et
différentes formes de méditation peuvent étre retrouvées dans chaque religion majeure. Tandis que les
styles de méditation, les sources et les idéologies difféerent grandement, son but est le méme : la
transformation personnelle (Gunaratana,1992). Cela signifie que celui qui entre dans une pratique de
méditation ne sera plus le méme aprés I'expérience. L'esprit se calme, la concentration et le pouvoir de
la pensée augmentent et la tension et l'anxiété diminuent au fur et & mesure que 'on devient plus
capable de contrbler les événements de sa vie (Goleman, 1988).

Bien que la transformation personnelle soit le but, sa définition varie selon la source. Certains voient
cette transformation comme une fagon de s’unir a un pouvoir supérieur tandis que d'autres aspirent a
obtenir simplement des bénéfices mentaux et physiques. D’autres personnes encore y voit un moyen
d’explorer le potentiel de I'esprit de maniére plus profonde. Les bouddhistes voient la méditation comme
une fagon de mettre fin a la souffrance dans le monde en percevant les choses telles qu’elles sont
intrinséquement (Rahula, 1974). La pratique de la méditation permet d’éveiller les individus aux joies
du moment présent. Le but sous-jacent de la méditation n'est pas le retrait du monde, mais plutot une
attention consciente a la beauté de l'instant présent. Indépendamment du but de la méditation, la
philosophie sous-jacente est que le vrai bonheur ne se trouve pas dans les expériences fluctuantes de
I'environnement externe, mais plutét dans [lattention tournée vers lintérieur de [I'esprit.
Beaucoup d'études ont déja manifesté que la méditation est un outil efficace, non seulement dans la
gestion du stress, mais aussi pour controler certains problémes physiques et psychologiques.

Méme si elles sont issues de traditions religieuses, culturelles et philosophiques, les pratiques
méditatives peuvent étre adoptées laiquement.



« La méditation est un des arts majeurs dans la vie, peut-étre I'art supréme, et on ne peut 'apprendre
de personne : c’est sa beauté. Il n’y a pas de technique, donc pas d’autorité. Lorsque vous apprenez a
vous connaitre, observez-vous, observez la fagon dont vous marchez, dont vous mangez, ce que vous
dites, les commérages, la haine, la jalousie -, étre conscient de tout cela en vous, sans option, fait partie
de la méditation. » Krishnamurti, philosophe, orateur et écrivain indien.

|. La méditation : Ce qu’elle est et ce qu’elle n’est pas

o 1. Le but de la méditation et ses pieges

Selon le Larousse en ligne [1], la méditation se définit par une :

« Action de réfléchir, de penser profondément a un sujet, a la réalisation de quelque chose : Cet
ouvrage est le fruit de ses méditations.

Attitude qui consiste a s'absorber dans une réflexion profonde : Se plonger dans la méditation.

Oraison mentale, application de I'esprit a des vérités religieuses. »

Dans I'Art de la méditation, Matthieu Ricard nous apprend que : « Etymologiquement, les mots sanskrit
et tibétain, traduits en francais par « méditation », sont respectivement bhavana, qui signifie “cultiver”,
et gom, qui signifie “se familiariser”. Il s’agit principalement de se familiariser avec une vision claire et
Juste des choses, et de cultiver des qualités que nous possédons tous en nous mais qui demeurent a
I’état latent aussi longtemps que nous ne faisons pas l'effort de les développer. » [26]

En ce qui concerne ce mémoire, il s’agira de méditation au sens de pratique visant I'apaisement
progressif du mental, de volonté de contrbler des pensées parasites et de connexion avec sa propre
nature profonde.

Le « but » de la méditation est de concentrer et comprendre son mental, éventuellement d’atteindre un
niveau supérieur de conscience et de calme intérieur. La méditation est une pratique antique, mais les
scientifiques découvrent encore aujourd’hui tous ses avantages. Les neurologues ont constaté qu’une
méditation réguliére pouvait changer le cerveau d’'une fagon qui pouvait aider a contrdler les émotions,
améliorer la concentration, diminuer le stress et devenir plus interconnectés.

La méditation regroupe un ensemble de techniques puissantes pour calmer et apaiser le mental. Elle
implique la création d’'un mode de conscience dans lequel le pratiquant n’est pas concentré sur le fait
de penser activement mais plutbt sur le fait de se concentrer sur son souffle et sa posture, lui permettant
de clarifier son mental. Certaines personnes méditent pour des raisons religieuses, alors que d’autres
méditent a la recherche d’un sentiment de calme et de sérénité.

Buts spirituels

Beaucoup de formes de méditation puisent leurs sources dans des disciplines spirituelles ou
religieuses. Les pratigues méditatives modernes sont fortement influencées par la philosophie
hindouiste et bouddhiste, mais d'autres religions comportent aussi des traditions autour de la
méditation. Dans un contexte religieux ou spirituel, les pratiquants croient que la méditation ouvre
I'esprit a l'influence divine. Elle peut aussi représenter une forme de priére ou d'adoration. Pour ces
pratiquants, le but de la méditation est une compréhension accrue, souvent purement intuitive, de
vérités spirituelles.

Soulagement du stress & bénéfices pour la santé

Les méditants peuvent aussi I'employer comme une forme de réduction du stress. La méditation
implique souvent des techniques de relaxation physique et mentale, y compris la respiration profonde
en étant dans une position de détente. Pour ces pratiquants, la méditation permet de mettre les soucis
de la vie quotidienne au second plan et fournit un sentiment de relaxation. Par conséquent, ils se



sentent plus capables de traiter les problémes auxquels ils doivent faire face. Le but de la méditation
pour ces pratiquants est d’augmenter la concentration, réduire I'anxiété et augmenter la confiance en
SOi.

Les preuves médicales assurant les bénéfices de la méditation sont encore timidement positives. Une
étude [2] de 1992 parue dans I'« American Journal of Psychiatry » a constaté que la méditation a réduit
les symptoémes d'anxiété et de panique chez des personnes souffrant de troubles d'anxiété, tandis
qu'un rapport datant de 2007 écrit par le U.S. Department of Health and Human Services [3] a trouvé
que la méditation aiderait a améliorer la santé cardiovasculaire. Pour quelques pratiquants, donc, le
but de la méditation est de réduire le stress et d'améliorer la santé de fagon générale.

Buts personnels

Les buts de la méditation sont aussi divers que les pratiquants de méditation. En plus des buts
communs tels que la réduction du stress, la santé et la spiritualité, beaucoup de personnes méditent
pour atteindre un but spécifique, comme une performance améliorée a I'école, au travail ou dans le
sport. Dans le cas ou une personne veut atteindre un but spécifique, elle peut méditer sur ce but, y
concentrant son attention, parfois sous forme d’affirmation ou de déclaration courte liée a ce but.

Les piéges
« Ne pas rechercher I'agréable, ne pas écarter le désagréable » [4]

Pendant I'apprentissage de la méditation, certains modéles émotionnels se présentent. lls seront
probablement les premiers obstacles et les plus féroces a surmonter. Tandis que I'on peut
systématiquement hésiter en raison de leur influence incessante, on ne se rend pas compte a quel
point ces réponses sont devenues inconscientes et instantanées. Voici quelques-uns des obstacles
que I'on peut rencontrer sur le chemin de la méditation :

Le perfectionnisme. Cela s’accompagne d’'une longue liste de questions sur la fagon de se tenir, les
zones de tension musculaire, la fagon de pratiquer... Il ne faut pas confondre les méthodes avec la
méditation en elle-méme. La méditation transforme « I'ambiance de I'esprit ». Une volonté trop
prononcée de vouloir suivre un « protocole » le contraint.

Le manque de temps. Bien que I'on connaisse tous les avantages de la méditation, on ne trouve
jamais le temps. La solution : méditer tout de suite. Ou que I'on soit, on peut s’accorder un temps de
pause, méme trés court, pour s’adonner a la méditation. Etre simplement conscient de ce qui nous
entoure et attentif au moment présent peut s’avérer efficace. Il est souvent conseillé de débuter par des
sessions courtes puis de les allonger progressivement.

La crainte. L’agitation peut monter lorsque I'on pense a ce que I'on pourrait découvrir de nous et du
monde quand I'on s’engage vraiment dans la méditation. La crainte du changement peut bloquer la
pratique et empécher d’évoluer. Il est important d’apprendre a dépasser cette crainte pour accéder a
un niveau de paix intérieur supérieur.

L’impatience. Aprés un certain temps consacré a la méditation, et malgré une certaine discipline, on
peut perdre patience quand I'on se rend compte qu’on ne réalise pas les progrés escomptés. Qu'est-
ce qui ne va pas ? Pourquoi tant de pensées sont-elles encore présentes ? Les pensées étaient toujours
la ; parfois on les remarque pour la premiére fois. Cela prend du temps de se détourner de notre
habitude perpétuelle de chercher la distraction. Avec plus de temps et de pratique, les pensées
commenceront a se dissiper naturellement.

L’auto-jugement. Il peut avoir lieu lorsque I'on se blame d’avoir manqué a notre séance quotidienne
de méditation, par exemple. Or, le jugement n'aide jamais. Si 'on manque une session ou plus de
méditation, il suffit de recommencer a nouveau sans pour autant partir dans un monologue intérieur
négatif.

L'arrogance ou la naiveté. L'attachement peut devenir un obstacle a la méditation. Il est important de
ne pas s’accrocher a n'importe quelles « ascensions » de I'esprit comme des expériences de bonheur,



de clarté mentale... |l suffit de laisser les expériences venir et repartir.

Le doute de soi. La méditation n’est pas une compétition ou une performance. Il ne s’agit pas de se
comparer a d’autres méditants. Cela peut prendre plus de temps a certaines personnes de s'installer
dans la méditation, mais la pratique sera peut-&tre aussi plus « solide » a long terme.

e 2. Les conditions favorables a la pratique de la méditation

Choisir un environnement calme. |l est généralement conseillé de pratiquer la méditation
dans un endroit paisible. Un environnement tranquille permettra de se concentrer exclusivement sur la
pratique et évitera les stimuli externes et les distractions (téléphone en mode avion !). L'espace n’a pas
besoin d’étre trés grand, un banc extérieur peut par exemple étre utilisé tant qu’'une certaine intimité
est préservée. |l est possible de mettre un fond de musique douce si cela aide a rentrer en état de
méditation. Cependant, 'espace de méditation ne doit pas étre complétement silencieux. Les bruits
environnants (une tondeuse ou un aboiement de chien par exemple) ne doivent pas venir entraver une
bonne méditation. En fait, étre conscient de ces bruits « parasites » sans les laisser dominer les
pensées est une composante importante de la méditation.

Porter des vétements confortables. Un des buts majeurs de la méditation est de calmer I'esprit et de
bloquer les distractions externes. Ceci peut étre difficile si 'on se sent serré(e) dans ses vétements ou
que les gestes sont limités. Si possible, il est préférable d'enlever ses chaussures.

Décider du temps alloué a la pratique. Avant de commencer, il est préférable de savoir combien de
temps on va méditer. Tandis que beaucoup de méditants chevronnés recommandent des sessions de
20 minutes deux fois par jour, un débutant peut commencer en faisant des séances de 5 minutes, une
fois par jour.

S’étirer. La méditation implique de rester assis pendant une certaine période, il est donc important de
relacher les tensions avant de commencer. Quelques minutes suffisent a préparer le corps et I'esprit a
la méditation. Cela permettra aussi de détourner son attention des zones tendues, afin de se concentrer
sur la méditation.

e 3. Comment méditer ?

L'idée de base de la méditation est simple. Chaque fois que l'attention de I'esprit s’éloigne du
souffle et vagabonde dans les pensées, il suffit de la ramener doucement au souffle. Chaque fois que
I'on raméne son attention au souffle, on travaille son « muscle de I'attention ». Alors, au fil du temps, la
concentration et la capacité d'attention s'améliorent, en plus de biens d’autres bénéfices. C'est I'idée
de base de la méditation.

Comment s’asseoir :

o Lachose la plus importante a garder a I'esprit est de garder le dos bien droit (si 'on est assis
sur une chaise, il est préférable de ne pas s’y adosser). Cela permet de rester vigilent et de se
concentrer plus facilement sur le souffle. Il y a plusieurs options pour s’asseoir : sur un banc
de méditation, un zafu (coussin) ou au sol, en position de lotus ou demi-lotus. Cependant, cette
position peut s’avérer inconfortable pour un bon nombre de personnes en Occident. Le plus
important est de s’asseoir dans une position qui permet d’avoir une bonne posture, équilibrée
et confortable sur la durée.

o Les yeux peuvent étre ouverts ou fermés. Si 'on constate que I'on peut mieux se concentrer
sur son souffle les yeux fermés, alors il est préférable de les garder fermés. Sil'on a tendance
a s’assoupir avec les yeux fermés, mieux vaut les ouvrir Iégérement et concentrer son regard
sur un point fixe devant soi.

o La position des mains importe peu. Traditionnellement, on place les mains dans le giron, face
vers le haut, la main droite sur la main gauche. En yoga, les pratiquants peuvent également



joindre certains de leurs doigts (appelés « mudra »). On peut aussi les garder au repos, paumes
vers le haut (ou le bas), posées sur les jambes, la ou c’est le plus confortable.

Full Lotus

On a stool

Source : meditation-zen.org

Le tout est de trouver une posture confortable sur la durée tout en gardant le dos bien droit !

Que faire ensuite ?

L’attention que I'on donne aux choses du quotidien pourrait étre comparée a une sorte de projecteur,
une « mise en lumiére » que I'on porte sur certaines tdches sans méme s’en rendre compte : une
conversation avec un ami, I'attention dédiée au smartphone, I'écriture d’'un mémoire... Et la plupart du
temps, cette attention est fragmentée par plusieurs choses a la fois. La méditation va prendre ce
« projecteur » qu’est I'attention et va le pointer directement et exclusivement sur le souffle.

Voici les régles énoncées par Christophe André dans son livre Imparfaits, libres et heureux a propos
de la méditation de type « pleine conscience » :

o « M’installer confortablement, fermer les yeux ou me concentrer sur un point précis.

o Chercher simplement a garder mon esprit ici et maintenant et diriger mon attention vers l'instant
présent, et la présence a l'instant : mes sensations physiques, ma respiration, les bruits et les
odeurs tout autour de moi, les pensées qui traversent mon esprit.

o Me rapprocher le plus possible (selon les jours, cela sera plus ou moins réalisable...) d’une
attitude mentale d’acceptation de ce qui arrive a mon esprit. Ne pas faire de projets, ruminer,
anticiper : si cela arrive (et cela arrivera), revenir doucement a I'instant présent et a 'attitude
d’observation de ces phénoménes mentaux. Les observer (je vois que je suis inquiet, ou en
colére) mais sans y participer. Acceptation aussi envers mes difficultés a procéder ainsi : ne
pas m’agacer de me mettre a penser a autre chose ; c’est normal, revenir juste, doucement, a
linstant présent.

_0.



o Adopter un état d’esprit non jugemental : ne pas chercher a me dire « c’est bien » ou « c’est
mal », juste constater ce qui est, sans juger. » [5]

COMMENT MEDITER

.TROUVEZ UN ENDROIT .ASSEYEZ-VOUS FOCAUSEZ SUR VOTRE
CALME CONFORTABLEMENT RESPIRATION

Relaxez vos
épaules, bras
et jambes

Tcnez Yous

Choisissez un endroit qui vous inspire ~ Vous pouvez aussi vous asseoir par
4 0l vous ne serez pas dérangé terre les jambes croistes

E

@sentez e sourrle  @NOTEZLEFLUXDEVOS @)RETOURNEZ A VOTRE

QUIRENTRE ET SORT PENSEES RESPIRATION

Inspiration
Expiration
Respiration
venirale C'est naturel d'étre assailli par vos Inspiration
* Gonflez pensées. Ne les combattez pas, mais Expiration

@Rz ocerve los et restez concentré

@ covvencezrarsmiN @PRATIQUEZTOUSLES | @ FAITES PATIEMMENT
JOURS DES PROGRES

Allonger les
Siclesttrop commencez par 1
minute ! o = amede  Clest naturel d'étre assailli par vos
Pour ne pas vous déconcenirer, ne vosseances Iaquamewemtaavec pensces. Ne les combatiez pas, mais:
reqardez pas trop voire montre 12 pratique ‘observez-les et restez concentré

Source : Pinterest

-10 -



Astuces

v Méditer 10 min par jour est infiniment plus efficace que méditer 1H par semaine.

v Progresser graduellement. Sil'on essaie de méditer pendant 30 minutes dés le début, il est fort
probable d’en ressortir frustré(e) ou découragé(e). |l est recommandé de commencer par 5
minutes et d’augmenter ce temps seulement si I'on est a l'aise.

v Méditer dans un endroit calme. Avoir le moins de distractions possibles autour de soi permet
de mieux se concentrer naturellement et rend généralement la méditation beaucoup plus
productive.

v Etre indulgent a son égard quand I'esprit vagabonde. Il est commun de ressentir des
frustrations quand l'esprit erre, mais il ne faut pas tomber dans ce piége. La méditation sera
beaucoup plus productive si 'on raméne doucement son attention a I'objet de méditation.

v Si des problemes de concentration persistent, on peut « compter » sur ses inspirations et
expirations. Par exemple, on peut compter sur cinq temps ses inspirations et sur six temps ses
expirations.

o 4. Méditation et attention

La méditation est une technique populaire pour la relaxation et le soulagement du stress mais
elle peut aussi significativement augmenter la capacité de concentration. La concentration est la
capacité a préter attention a une chose aux dépens des autres, ce qui peut s’avérer trés difficile dans
une société qui met en avant le multitache et la rapidité. Augmenter sa capacité de concentration peut
favoriser la créativité, promouvoir les compétences dans la résolution de problémes et diminuer le
stress associé au traitement de plusieurs taches en simultané.

Les méditants réguliers peuvent améliorer leur concentration en modifiant leur fonction cérébrale.
Contrairement aux non-méditants, ils peuvent étre mieux équipés pour calmer l'activité cérébrale liée a
I'esprit vagabond, comme le suggére une étude dans le Journal of Neuroscience.

L'étude [6], [7], [8], menée par le neuroscientifique italien Giuseppe Pagnoni, a constaté que la
méditation changeait non seulement les modéles cérébraux, mais conférait aussi des avantages quant
a la concentration, ce qui améliorerait la performance cognitive.

Pour I'étude, Pagnoni a recruté douze méditants Zen (technique de méditation dont nous reparlerons
plus tard) ayant pratiqué pendant au moins trois ans la méditation. Il a comparé le groupe final de
méditants a un groupe témoin de douze volontaires qui n'avaient jamais médité, mais avaient le méme
age et le méme niveau d’éducation que les méditants. Pagnoni a alors fait passer a chacun d'entre eux
des IRM (Imagerie par Résonance Magnétique) pour mesurer le fonctionnement cérébral. Comparé
aux non-méditants, les méditants avaient plus de stabilité dans leur cortex ventro-postéro-médian
(VPM). Le VPM, une région liée aux pensées spontanées et I'errance d'esprit, se trouve au-dessous
du cerveau, au milieu de la téte.
Pagnoni pensait que le VPM pouvait étre important pour la concentration parce que, chez la plupart
des personnes, il est presque toujours actif. Comme il I'écrit, beaucoup d'études de IRMF (Imagerie
par Résonance Magnétique Fonctionnelle) mettent en avant le prétendu « état de repos » ou resting
state ou les sujets se trouvent dans un scanner cérébral avec pour instruction de « ne s'engager dans
aucun acte mental. » Cependant, méme quand les gens essayaient de couper le flot de leurs pensées,
les chercheurs trouvaient systématiquement des zones d’activité provenant du VPM. Cela a mené au
concept de « réseau de mode par défaut » ou default mode network - une activité cérébrale qui
fonctionne constamment en arriere-plan. Pagnoni pensait qu’'un contréle amélioré sur I'activité « par
défaut » était ce qui séparait les méditants expérimentés des novices et pouvait étre aussi crucial a la
concentration. L'étude confirma son hypothése. Tandis que les participants de I'étude avaient tous un
peu d'activité dans leur VPM, la stabilité accrue de celui-ci chez les méditants a prouvé qu’ils étaient
capables de mieux matftriser leurs « pensées sauvages ». En résumé, I'étude souligne qu’une stabilité
accrue dans le VPM peut limiter le vagabondage de I'esprit.



Pagnoni a ensuite testé la capacité des sujets a se concentrer en utilisant un test de rapidité de
traitement d'informations visuelles.

Dans le test, les sujets devaient regarder un écran d'ordinateur tandis que des numéros étaient affichés
rapidement (un peu plus de 100 par minute), dans un ordre aléatoire. Le but était d'appuyer sur un
bouton dés lors que I'un des trois séquences cibles apparaissait. Par exemple, un ordre cible était 2-4-
6, donc lors de I'affichage des numéros (ex : 1-5-2-4-6), il fallait appuyer sur le bouton aussitét que
I'ordre cible apparaissait. Si le sujet attendait trop longtemps, la réponse n’était pas prise en compte.
Si le sujet appuyait sur le bouton quand la cible n'apparaissait pas, c'était compté comme une fausse
alerte. Plus les sujets obtenaient de séquences cibles, plus leur score progressait (il diminuait en cas
de fausse alerte). Une tache si laborieuse exige une concentration intense.
Comme Pagnoni I'attendait, les méditants ont surpassé le groupe témoin sur le test, découvrant plus
de séquences cibles et avec moins de fausses alertes.

Pagnoni a aussi trouvé une relation directe entre la fonction cérébrale et la concentration: pour tous les
sujets (méditants et non-méditants), la stabilit¢ du VPM était liée a la réalisation du test.
Cela suggeére que la stabilité du VPM peut étre un indicateur de concentration chez n’importe qui, pas
seulement chez les méditants. Par conséquent, I'activit¢ du VPM peut étre utile pour comprendre
comment le TDAH (trouble de déficit de I'attention avec ou sans hyperactivité) affecte le cerveau, en
offrant probablement des solutions pour le vagabondage de l'esprit et les réactions impulsives.
Les découvertes de Pagnoni peuvent aussi expliquer pourquoi la méditation et la pratique de la pleine
conscience sont de plus en plus utilisées pour combattre la dépression. En contrélant les régions
cérébrales responsables du « laisser aller » de I'esprit a des pensées sombres, une personne étant
déprime peut étre plus en mesure de maitriser son esprit pour considérer plus facilement le positif.
Charles Q. Choi cite Pagnoni : « Il est important que ce type de recherches soit conduit avec de hauts
standards scientifiques parce qu'il porte le stigmate de Ilongue date d'étre insipide. »
L'étude de Pagnoni fournit la preuve biologique des changements que la pratique de la méditation
induit. Il suggére également que nos choix et comportements ont un grand impact sur notre cerveau
ainsi que sur notre fonction mentale.

ll. Les techniques de méditation

e 1. Les différentes formes de méditation

Voici une liste non exhaustive des types de méditations que I'on peut rencontrer :

MEDITATION DE CONCENTRATION

« Les méditations de concentration ont comme particularité d'amener le pratiquant a regarder le flux
des pensées, comme S'il regardait un film, et a laisser se vider I'esprit pour parvenir a la "conscience
claire”, ou "conscience éveillée", en se focalisant, les yeux mi-clos, sur un point fictif ou un objet
(bougie, fleur, mandala). » (Psychologies)

La méditation de concentration implique la concentration sur un seul point. Cela peut impliquer de
suivre le souffle, répéter un mot ou un mantra, regarder fixement la flamme d’'une bougie ou écouter un
gong répétitif. Dans cette forme de méditation, on refocalise simplement la conscience sur l'objet
d'attention choisi, chaque fois que I'esprit vagabonde. Plutét que de poursuivre des pensées aléatoires,
on les laisse simplement aller et repartir. Via ce processus, la capacité de concentration s'améliore.
Une forme traditionnelle de méditation de concentration implique de boire une tasse de thé. Ici, on
s’entraine a stopper toute autre forme d'activité et de concentrer son attention exclusivement a boire
du thé. On se concentre alors sur la sensation de chaleur, I'arébme, le poids de la tasse dans les mains.
Quand l'esprit erre, il suffit de revenir a I'instant en buvant du thé. Quel que soit I'objet de méditation, il
s’agit d’y concentrer I'entiéreté de son attention.

MEDITATION DE PLEINE CONSCIENCE

La méditation de pleine conscience encourage le praticien a regarder passer le flux de ses pensées,
et a laisser se vider I'esprit pour parvenir a la « conscience claire », ou « conscience éveillée ».
L'intention n'est pas de s'impliquer dans les pensées ou de les juger, mais simplement étre conscient



de chacune d’entre elles, au fur et a mesure qu’elles surgissent. Au travers de la méditation de pleine
conscience, on peut voir comment les pensées et sentiments ont tendance a se déplacer suivant des
modéles particuliers. Au fil du temps, on peut devenir plus conscients de la tendance humaine a juger
rapidement une expérience comme étant bonne ou mauvaise, agréable ou désagréable. Avec la
pratique, un équilibre intérieur se développe. Dans certaines écoles de méditation, les étudiants
pratiquent une combinaison de concentration et de pleine conscience. Nous y reviendrons plus tard.

MEDITATION ZEN ou ZAZEN

Appelée « zazen » (de za, « assis », et zen, « méditation » en japonais), elle remonte au Bouddha. La
pratique de la méditation Zen est le coeur du Bouddhisme Zen. La méditation Zen est un chemin de
vigilance et de découverte de soi qui est pratiquée assis, sur un coussin de méditation. Zazen est une
attitude de réveil spirituel, qui, quand il est pratiqué, peut devenir la source de laquelle jaillissent toutes
les actions de la vie quotidienne - le repas, le sommeil, la respiration, la marche, le travail, la parole, la
pensée, etc. La respiration zen ne peut étre comparée avec aucune autre et c'est une partie
fondamentale de la pratique du Zazen. Une respiration correcte peut seulement étre réalisée par une
position juste. Pendant la pratique, il s’agit de respirer tranquillement par le nez en gardant la bouche
fermée. Ensuite, il s’agit d'établir un rythme naturel calme, long et profond. Il faut se concentrer sur
I'expiration tandis que l'inspiration se fait naturellement.

MEDITATION YOGIQUE

« La forme la plus haute de méditation yogique est le raja-yoga, dans la position bien connue du lotus.
C'est la concentration qui prime, ainsi que le pranayama, travail de la respiration. Elles focalisent les
pensées sur un élément répétitif, un "mantra” : une phrase d'un texte sacré ou un mot-clé (tel que le
son dit "primordial” OM) qu'il faut réciter intérieurement ou a voix haute. Ainsi, le flux des pensées est
canalisé. » (Pshychologies)

MEDITATION BOUDDHISTE/ TIBETAINE

« La technique de base (samten) est la méme que le Zazen. Cependant, certaines écoles préconisent
l'utilisation des visualisations sur les déités du panthéon tibétain pour centrer I'esprit. » (Psychologies)

Source : IB Times UK

- 13-



MEDITATION TRANSCENDENTALE

La technique de la méditation transcendantale est une forme de mantra silencieux, développée par le
maftre spirituel Maharishi Mahesh Yogi. La méditation implique une pratique de 15 a 20 minutes, deux
fois par jour en étant assis, les yeux clos. Elle est 'une des pratiques de méditation les plus répandues
et recherchées. Selon Maharishi, « La MT ne nécessite aucune concentration, aucun contréle de
I'esprit. La concentration crée une tension. C'est un processus statique. La Méditation Transcendantale
est une technique dynamique qui amene l'esprit des niveaux superficiels vers les niveaux plus subtils
de la pensée. »

AUTRES TECHNIQUES DE MEDITATION

Il existe d'autres techniques de méditation. Par exemple, une méditation quotidienne pratiquée au
sein des moines bouddhistes se concentre directement sur la culture de la compassion. Cela implique
la visualisation d’événements négatifs et leur « remaniement » sous une lumiére positive en les
transformant a travers la compassion. |l existe aussi des techniques de méditation en mouvement,
comme le Tai-chi, le Ql gong et la marche méditative.

La marche attentive

« Voici une méthode pratiquée par nombre de méditants pour cultiver la pleine conscience. Elle consiste
a marcher en restant totalement concentré sur chaque pas. Il faut marcher assez lentement pour que
nous restions pleinement conscients de nos moindres mouvements, mais pas au point de perdre
I’équilibre. A chaque pas, prenons conscience de notre équilibre, de la fagon dont nous posons le talon
au sol, puis progressivement I'ensemble du pied, et comment l'autre pied décolle du sol pour aller se
poser un peu plus loin. Dirigeons notre regard vers le bas, a quelques pas devant nous, et gardons
pour principal objet de concentration la marche elle-méme. Si nous ne disposons de pas beaucoup
d’espace, allons et venons en marquant une pause de quelques instants chaque fois que nous faisons
demi-tour, tout en demeurant dans la pleine conscience de cette suspension du mouvement. Nous
pouvons aussi combiner la marche attentive avec la pleine conscience de tout ce que nous rencontrons,
voyons, entendons et ressentons, comme il est expliqué ci-dessous.

Source d’inspiration

‘Marcher pour le simple plaisir de marcher, librement et avec assurance, sans se presser. On
est présent a chaque pas que I'on effectue. Si I'on veut parler, on s’arréte de marcher et on accorde
toute son attention a la personne qui se trouve devant soi, au fait de parler et d’écouter... Arrétons-
nous, regardons autour de nous et voyons comme la vie est belle : les arbres, les nuages blancs et
l'infinité du ciel. Ecoutez les oiseaux, godtez la légereté de la brise. Marchons comme des étres libres
et sentons nos pas s’alléger au fur et 8 mesure que nous marchons. Apprécions chaque pas que nous
faisons.’

Thich Nhat Hanh [10]



e 2. Llatechnique Vipassana

Vipassana, ou « méditation de la vision intérieure », est la pratique d'attention continue a la
sensation, a travers laquelle on voit la vraie nature de I'existence. La technique est considérée comme
étant la forme de pratique de méditation enseignée par Bouddha lui-méme et bien que la forme
spécifique de la pratique puisse varier, c'est la base de toutes les traditions de méditation bouddhistes.
Vipassana, qui signifie « voir les choses comme elles sont vraiment », est une des techniques de
méditation les plus antiques de I'Inde. Gotama Bouddha I'a redécouverte il y a plus de 2500 ans et a
été enseignée par lui comme un reméde universel aux maux universels, c'est-a-dire, un Art de Vie.
Cette technique non confessionnelle vise I'extermination totale d'impuretés mentales pour atteindre le
bonheur et la libération compléte.

Vipassana est un chemin d'auto-transformation par ['auto-observation. Il se concentre sur
l'interconnexion profonde entre le corps et I'esprit, qui peut étre éprouvée directement par une attention
attentive aux sensations physiques qui forment la vie du corps et qui connecte et conditionne la vie de
I'esprit. C'est ce voyage basé sur l'observation, auto-exploratoire a la racine commune du corps et de
lesprit qui dissout I'impureté mentale, aboutissant a un esprit équilibré, rempli d'amour et de
compassion. La vie devient caractérisée par la conscience accrue, la non-illusion, la maitrise de soi et
la paix.

L’enseignement :

La technique est enseignée lors de cours résidentiels de dix jours pendant lesquels les participants
suivent un code de discipline préétabli, apprennent l'essentiel de la méthode et la pratiquent
suffisamment pour éprouver ses effets bénéfiques.

En premier lieu, pendant la période de retraite, les pratiquants doivent suivre un code moral : s'abstenir
de meurtre, de vol, d'activité sexuelle, de s’exprimer a tort et ne pas consommer d’intoxicants. Ce
simple code de conduite morale sert a calmer I'esprit, qui serait autrement trop agité pour exécuter la
tache d'auto-observation. L’étape suivante est de développer une certaine maitrise sur l'esprit en
apprenant a fixer son attention sur la réalité naturelle du flux respiratoire tel qu’il entre et quitte les
narines. Le quatrieme jour, I'esprit est plus calme et plus concentré, plus en capacité d'entreprendre la
pratique de Vipassana : observer les sensations partout dans le corps, comprendre leur nature et
développer I'équanimité en apprenant a ne pas y réagir. Enfin, le dernier jour, les participants
apprennent la méditation de bonté ou la bienveillance a I'égard de tous, pendant lequel la pureté
développée pendant le cours est partagée avec tous les étres.

En fait, la pratique entiére est un entrainement du mental. Tout comme on utilise des exercices
physiques pour améliorer sa santé physique, Vipassana peut étre utilisée pour développer un esprit
sain.

- 15 -



Parce qu’elle s'est révélée véritablement utile, une grande importance est portée pour préserver la
technique dans sa forme originale, authentique. Elle n’est pas enseignée de maniére « commerciale »,
mais est offerte. Aucune personne impliquée dans I'enseignement ne regoit de rémunération matérielle.
Toutes les dépenses sont couvertes par les donations des personnes qui, ayant achevé une retraite et
expérimenté les avantages de Vipassana, veulent donner a d'autres, l'occasion d'en profiter. Bien
entendu, les résultats viennent progressivement par une pratique continue. Il est peu réaliste de
s'attendre a ce que tous les problémes soient résolus en dix jours. Cependant, pendant ce laps de
temps, les notions essentielles de Vipassana peuvent étre acquises afin qu'elles puissent étre
appliquées au quotidien. Plus la technique est pratiquée, plus I'on se rapproche de la liberté mentale
et du but supréme de libération totale. Méme dix jours peuvent fournir des résultats clairement
avantageux dans la vie quotidienne.

e 3. Larespiration, un outil puissant

LN
Ty
o"'\\ o

.5\'\ .o" N
RN S

Source : The Power of Breathing

Le souffle est un des outils les plus puissants a notre disposition pour I'autorégulation, la
génération d’énergie et la santé en général. Bien que nous respirions constamment, le pouvoir du
souffle peut paraitre élusif a beaucoup d'entre nous. « Nous avons diminué notre capacité [de respirer]
profondément que nous utilisons seulement la partie supérieure des poumons (...) », a déclaré Belisa
Vranich, Psy. D., l'auteure du livre Respire. Les études ont démontré l'impact phénoménal que la
conscience de souffle peut avoir sur notre santé et notre bien-étre. Des pratiques différentes aménent
a des résultats différents. Des études préliminaires montrent que le pranayama, (ou « régulation du
souffle »), ou la pratique de Nadi Shodhana, aussi connu sous le nhom de « respiration alternée »,
peuvent diminuer la tension et aider dans la création d'un sentiment d’aisance et de calme en amorcant
le systéme parasympathique. La réduction du stress est aussi un multiplicateur des bénéfices pour la
santé. Le stress est un facteur significatif dans la progression des maladies auto-immunes et le manque
d’outils d'autorégulation peut se traduire par de I'insomnie, de I'anxiété et des attaques de panique. Une
autre technique dont bénéficie le systéme nerveux est la pratique de Kapalabhati, ou la respiration « du

-16 -



crane brillant », un style de respiration dans lequel le praticien prend une inspiration profonde, apporte
I'air au ventre et le fait ressortir par une série d’expirations courtes et explosives.

Technique de respiration « Kapalabhati » :

Source : Yoga Vini

Dans une étude [9], les chercheurs ont constaté que la fonction mentale était améliorée aprés la
pratique d’une respiration spécifique par la stimulation du systéme nerveux sympathique, améliorant
ainsi la performance cognitive.
Pour comprendre I'effet que la respiration a sur le corps, il est important de reconnaitre les nuances du
systéme nerveux autonome, le systéme physique qui régle les organes internes, les instincts et d'autres
fonctions principales généralement hors de notre champ de conscience. Ce systéme a deux fonctions
de controble, le systéeme nerveux sympathique (ou orthosympathique) et parasympathique. Quand la
respiration est courte et rapide, les hormones de stress cassent 'engrenage dans le mécanisme - le
mécanisme qui nous dit « un danger arrive, je dois fuir ! »

Les stresseurs plus banals de notre époque, tels que « je dois envoyer un mail a telle personne, » ou
« je suis vexé(e) de telle situation » éprouvent notre systeme et peuvent drainer nos surrénales, nous
laissant épuisés. Nous souffrons d'épuisement et avons besoin de plus de pratiques qui s'occupent de
cultiver notre intérieur - notre systéme parasympathique. Le systéme parasympathique est notre
mode « repos et digestion », qui facilite la baisse de la fréquence cardiaque et de la tension, induisant
un état de calme. Quand on utilise habilement notre souffle, on peut soutenir les systémes sympathique
et parasympathique, assurant des réponses physiologiques saines. Différentes pratiques du souffle
peuvent déclencher des états différents — soit en élevant I'énergie soit en relaxant le corps. On peut
contrbler ses états émotionnels et activer le parasympathique ou le sympathique, selon ce dont on a
besoin et comment on se sent. L'anxiété, un mauvais sommeil et le stress sont des facteurs significatifs
dans des états de santé chroniques - lesquels pourraient étre améliorés par une attention attentive au
souffle.

Les effets physiques de la respiration sont souvent attribués a tort dans l'augmentation de la
consommation d'oxygéne par le souffle. Dans le livre The Science of Yoga : The Risks and the
Rewards, I'auteur William J. Broad pointe que I'effet est essentiellement 'opposé. « La consommation
du corps en oxygene va vraiment de haut en bas, mais la science démontre que cela se fait ainsi en
réponse aux changements d'activité du muscle, du métabolisme et de la fréquence cardiaque — pas
des styles de respiration,"” écrit-il. En réalité, respirer vite abaisse les stocks en dioxyde de carbone du
corps, accroissant la nervosité des nerfs et des muscles et aussi la contraction des vaisseaux sanguins
dans le cerveau, provoquant ainsi la réduction du flux d'oxygéne et la sensation de « téte vide » ».
Larissa Hall Carlson, la doyenne de I'Ecole Kripalu d'Ayurveda, enseigne le pranayama et ressent
fortement ses avantages. « L utilisation habile de techniques de respiration est essentielle pour susciter
l'avantage désiré. Si I'on veut réduire le stress, se détendre et éprouver plus de tranquillité, alors le
pranayama qui sera le plus aligné sur ce résultat désiré sera plus lent, stable, adoucissant et calmant.
Si on veut se sentir plus éveillé, alerte, énergisé et stimulé, alors le pranayama qui sera le plus en
accord  avec ce résultat  sera rapide, expansif, complet et  profond. »

-17 -



Les pratiques comme le yoga, le pranayama et la méditation ont apporté plus d'attention a la respiration
consciente, mais beaucoup d'entre nous ne savent pas encore respirer correctement. « C'est bien et
bon d’exécuter des pranayamas, mais si vous ne savez pas réellement respirer, en utilisant entierement
votre corps, vous ne gagnerez pas les avantages de cette pratique, » déclare le Dr. Belisa Vranich,
« Nous devons apprendre a reldcher nos ventres » (...) Beaucoup d'entre nous, particulierement les
femmes, ont appris a rentrer nos ventres. Cela ne nous laisse pas respirer et si nous voulons vraiment
étre en bonne santé, nous devons apprendre a le relacher. J'ai travaillé avec des athlétes, du personnel
militaire —énormément de personnes d’horizons différents - qui ne savent pas exécuter cette simple
pratique. »

Le nerf pneumogastrique régule une variété de fonctions dans le corps, y compris la digestion, la
fréquence cardiaque et la « musculature de la respiration ».

Quand le systéme nerveux sympathique est surmené, on a besoin du parasympathique pour remettre
les choses dans lordre. La respiration diaphragmatique profonde peut stimuler le nerf
pneumogastrique, ralentissant la fréquence cardiaque et diminuant I'anxiété : « Si vous activez votre
nerf pneumogastrique, vous devez respirer par votre ventre (...). Vous devez faire en sorte que votre
expiration soit plus longue que votre inspiration » note Vranich. Le comptage du souffle est une bonne
facon d'activer cette réponse de relaxation. De fagon générale, la clé d’'une bonne respiration est la
conscience. La respiration consciente en tant que pratique active est largement avantageuse et peut
aider a trouver une base solide, rétablir I'énergie et créer des rituels sains pour les années a venir.

Méditation sur le va-et-vient du souffle

« Asseyons-nous confortablement, (...) tout au moins en nous tenant bien droit dans une position
physique équilibrée. Ici, la pleine conscience consiste a rester continuellement présents a notre souffle,
sans l'oublier ni nous laisser distraire.

Respirons calmement et naturellement. Concentrons toute notre attention sur le souffle qui va et vient.
Soyons particulierement présents a la sensation que crée le passage de l'air dans les narines, a
I’endroit ot nous le percevons avec le plus d’acuité. Selon le cas, ce sera I'entrée du nez, ou un peu
plus a lintérieur, ou encore plus haut dans les sinus. Notons également le moment ou le souffle est
suspendu, entre I'expiration et l'inspiration suivante. Puis, en inspirant, concentrons-nous a nouveau
sur le point ou nous sentons l'air passer. Notons, de méme, le moment ou la respiration s’arréte une
seconde entre ceftte inspiration et I'expiration qui va suivre. Concentrons-nous de fagon identique sur
le cycle suivant, et ainsi de suite, respiration apres respiration, sans tension aucune, mais sans non
plus nous reldcher au point de tomber dans la torpeur. La conscience du souffle doit étre limpide et
sereine. Le Bouddha utilisait I'image de I'averse qui dissipe les masses de poussiere soulevée par le
vent pour laisser place au ciel pur et lumineux. La poussiére représente l'agitation et la confusion
mentale, I'averse bienfaisante la concentration sur le souffle, et I'air pur le calme et la clarté intérieurs.
Ne modifions pas intentionnellement le rythme de notre respiration. Notre souffle se ralentira sans doute
un peu, mais cela doit se faire naturellement. Que notre respiration soit longue ou courte, soyons
simplement conscients du fait qu’elle soit longue ou courte.

Tét ou tard nous tomberons soit dans la distraction accompagnée d’une prolifération des pensées, soit
dans un état vague de semi-somnolence, soit encore dans une combinaison des deux, c’est-a-dire un
état confus traversé par des suites de pensées erratiques. C’est la que la vigilance doit intervenir : dés
que nous nous rendons compte que notre concentration s’est perdue, reprenons-la simplement, sans
surenchérir par du regret ou de la culpabilité. Retournons simplement au souffle, comme le papillon qui
revient sur une fleur aprés avoir voleté a droite et a gauche sans raison apparente.

Lorsque des pensées surgissent, n‘'essayons pas de les arréter — ce qui n’est d’ailleurs pas possible
puisqu’elles sont déja présentes -, évitons simplement de les alimenter : laissons-les traverser le champ
de notre conscience comme l'oiseau passe dans le ciel sans laisser de traces.

Parfois, nous pourrons aussi, pendant quelques instants, choisir la distraction elle-méme comme objet
de concentration. Puis, dés que notre esprit est de nouveau attentif, nous redirigerons notre attention
sur la respiration.

Si d’autres sensations physiques surviennent, par exemple une douleur due au fait d’étre resté
longtemps assis dans la méme position, n’en soyons pas irrités, ne la laissons pas non plus nous
submerger. Incluons-la dans la pleine conscience puis revenons a l'observation du souffle. Sila douleur
S’avive au point de perturber la méditation, il est préférable de se détendre un moment, ou encore de



pratiquer quelque temps la « marche consciente », puis de reprendre la méditation sur le souffle avec
un esprit dispos et une concentration plus vive.

Variante 1

Une méthode pour raviver la concentration lorsqu’elle devient trop ténue consiste a compter les
respirations. On peut, par exemple, compter mentalement « un » a la fin d’un cycle complet du souffle,
c’est-a-dire inspiration et expiration, puis « deux » a la fin du cycle suivant, et ainsi de suite jusqu’a dix,
et recommencer alors a partir de « un ». Cette fagon de procéder nous aide a maintenir I'attention. Si
I'on préfere, on peut aussi compter « un » a la fin de l'inspiration, et « deux » a la fin de I'expiration.
Ceftte méthode et les suivantes peuvent étre appliquées de temps a autre, selon les besoins, mais il
n’est pas nécessaire de compter les respirations pendant toute la durée de la méditation.

Variante 2

Une autre fagon de procéder consiste a répéter mentalement et assez rapidement 1,1,1,1,

1,1,1..., pendant toute la durée de linspiration, puis de la méme fagon 2,2,2,2,2,2,2..., durant
I'expiration. Pour le cycle suivant, on comptera 3,3,3,3,3,3,3..., en inspirant, et 4,4,4,4,4,4,4..., en
expirant. On poursuivra de la sorte jusqu’a dix, puis on recommencera un nouveau cycle. On peut
également compter rapidement de 1 a 10 pendant l'inspiration et faire de méme lors de I'expiration. Il
existe ainsi diverses manieres de compter que I'on trouvera dans les textes plus détaillés (...). Toutes
ont pour but de rafraichir la concentration lorsqu’on tombe dans la somnolence ou la distraction.

Variante 3

Au lieu d’observer le souffle lui-méme, on peut aussi se concentrer sur les mouvements de va-et-vient
de 'abdomen ou des poumons qui accompagnent la respiration.

Variante 4

Il est aussi possible d’associer une phrase simple au va-et-vient du souffle. En expirant, par exemple,
on se dira mentalement : « Puissent tous les étres étre heureux » et, en inspirant : « Que toutes leurs
souffrances disparaissent. »

Variante 5

Ceux qui pratiquent la récitation de mantras peuvent combiner la récitation silencieuse avec I'atention
au souffle. Si'on prend comme exemple le mantra «Om mani padmé hung », qui est celui du Bouddha
de la compassion (Avalokiteshvara), on récitera « om » en inspirant, « mani padmé » en expirant, et
« hung » entre les deux.

Variante 6

Normalement, on ne doit pas influencer le va-et-vient du souffle ni s’attarder sur lintervalle entre
inspiration et expiration. Mais dans cette variante, on se concentre quelques instants sur le point de
suspension du souffle, c’est-a-dire le moment ou le souffle s’évanouit a la fin de I'expiration. C’est aussi
le point ou les pensées discursives sont temporairement suspendues. Pendant ce bref moment,
demeurons au repos dans cet espace limpide, sereins et libres de constructions mentales. Sans pour
autant conceptualiser cette expérience, reconnaissons qu’elle représente un aspect fondamental de
notre esprit, qui est toujours présent derriere le rideau des pensées. » [11]



o 4. Méditation de pleine conscience

La méditation de pleine conscience est une technique de méditation puissante et antique
reconnue pour aider a réduire le stress, soulager I'anxiété et la dépression et méme aider avec la
douleur et la maladie. En « ré-entrainant » I'esprit pour rester présent et calme au moment présent, la
méditation de pleine conscience change la structure physique du cerveau, en créant des
changements de longue durée et des habitudes saines et positives. N'importe qui, indépendamment
de son age ou sa capacité, peut pratiquer la pleine conscience.

L'origine et la signification de la méditation de pleine conscience

La méditation dite « de pleine conscience » existe depuis des milliers d'années, quoique son origine
exacte soit inconnue. Les instructions données pour les méditations de pleine conscience ont été
trouvées dans les textes antiques de presque chaque religion majeure incluant I'hindouisme, le
bouddhisme, le judaisme et le christianisme. Cependant, c'est le bouddhisme qui nous aide vraiment
a comprendre I'origine de la méditation de pleine conscience parce qu’elle fait partie intégrante du
chemin bouddhiste. Dans le bouddhisme, il est important de cultiver une conscience neutre de soi-
méme, ses sentiments, son esprit et son environnement. Cette distance et cette observation peuvent
étre formées par une série de méditations de pleine conscience.

Pour beaucoup de religions, les méditations de pleine conscience ont été utilisées comme une fagon
de reculer du monde et se connecter a son « soi spirituel ». Parfois, ce rapport a été utilisé comme
une fagon de résister a la tentation, tandis que d'autres fois il était utilisé comme une fagon de réaliser
et comprendre le rapport entre « soi » et « l'autre ».

Aujourd'hui, la signification de la méditation de pleine conscience a changé, loin de ses rapports
religieux. Tandis que certains la pratiquent toujours dans un contexte religieux, la méditation de pleine
conscience a été adoptée par des psychologues, des professionnels de la santé et autres organisations
laiqgues comme une fagon efficace de traiter les tensions et les maladies du monde moderne. Quoique
beaucoup de styles uniques et techniques aient été développés, toutes les méditations de pleine
conscience ont certaines caractéristiques en commun :

- La conscience est la clé : Toutes les méditations de pleine conscience se concentrent sur le
développement de la conscience. Parfois, cette conscience vient du corps ou du souffle, tandis que
d'autres fois elle peut se concentrer sur le monde extérieur ou les pensées internes.

- Le non-jugement est essentiel : les méditations de pleine conscience se focalisent toutes sur
'expérience de la conscience, sans jugement. Autrement dit, la pleine conscience est le témoignage
d'une expérience ou d'une sensation sans attachement ni critique.

- La paix est cultivée : étre témoin d’une expérience sans attacher de signification ou de valeur crée
un détachement important qui aboutit a un esprit calme et paisible. Quel que soit la valeur et
limportance des sentiments, la pleine conscience enseigne comment trouver la sérénité malgré eux.

Mind Full, or Mindful?



Source : Beginner’s Mind

Les avantages de la méditation de pleine conscience

Bien que les effets spirituels de la méditation de pleine conscience soient bien connus, il y a aussi
des avantages émotionnels et physiques profonds et scientifiquement prouvés. Beaucoup de ces
avantages ont été étudiés seulement récemment, mais la décennie passée a vu un changement
énorme vers la tentative de comprendre comment la méditation de pleine conscience fonctionne,
comment elle affecte le cerveau et quels en sont les résultats et avantages consécutifs.

Les avantages émotionnels de la méditation de pleine conscience

La pleine conscience est un outil extrémement efficace pour traiter des réactions de stress comme
l'anxiété, la dépression, la pensée obsédante, linsomnie et [Iinquiétude en général.
Une équipe de chercheurs a analysé les données de presque 40 études sur la méditation de pleine
conscience et a constaté que 95 % des participants de I'é¢tude ont trouvé un soulagement a leurs
symptomes de stress aprés la pratique de la méditation de pleine conscience. De plus, il se trouve que
quel que soit I'age, le nombre de semaines de traitement ou le type de technique, cela n'avait pas
d'effet sur les résultats.

Les avantages physiques de la méditation de pleine conscience

Le stress a long terme est lié a une variété de maladies. Quand la vie émotionnelle n'est pas stable,

le corps répond. Il n’est donc pas étonnant que la pratique de la méditation de pleine conscience
puisse soulager les symptdbmes et méme guérir beaucoup d’affections et de maladies.

La popularité de la pleine conscience a été soutenue par un corps de recherches croissant montrant
qu'elle réduit le stress et I'anxiété, améliore I'attention et la mémoire et promeut I'autorégulation et
I'empathie. Il y a quelques années, dans une étude réalisée par Sara Lazar [12], neuroscientifique et
professeur adjoint de psychologie a la Faculté de médecine de Harvard, elle était la premiére a
attester que la méditation de pleine conscience pouvait avoir un impact sur la matiére grise du
cerveau et des régions cérébrales liées a la mémoire, le sens de soi et la régulation des émotions
[13]. Une autre recherche [14], menée par Benjamin Shapero et Gaélle Desbordes, explore comment
la pleine conscience peut aider dans la dépression.

Le pionnier de recherche scientifique sur la méditation et chercheur a la Faculté de médecine de
I'Université de Harvard, Herbert Benson, a vanté ses avantages au corps humain (réduction de la
tension, de la fréquence cardiaque et effet bénéfique sur l'activité cérébrale) dés 1975, aprés la
conduite d’'une recherche sur des personnes ayant pratiqué la méditation transcendantale. Il a aidé a
démystifier la méditation en I'appelant « réponse de relaxation » ou relaxation response.

Dans les années 1980, la pleine conscience est devenue une expression a la mode, se rappelle Paul
Fulton, psychologue clinicien ayant pratiqué le Zen et la méditation Vipassana pendant plus de 40 ans.
Au milieu des années 1980, quand il travaillait sur sa dissertation doctorale a la nature du « soi » parmi
des moines bouddhistes, parler de pleine conscience dans un contexte médical était considéré comme
étant « louche ». Les pratiquants de la pleine conscience admettent qu’elle peut offrir des défis. Elle
exige de la constance parce que ses effets peuvent étre mieux ressentis au fil du temps, et de la
discipline pour apprendre a l'esprit qui vagabonde a revenir au présent, continuellement et sans
jugement. Une étude datant de 2014 [15] a attesté que beaucoup de personnes préféreraient
s’administrer des électrochocs plutét qu'étre seules avec leurs pensées. Malgré I'acceptation naissante
de la pleine conscience, beaucoup de personnes pensent encore que la pratique implique I'action de
vider son esprit, faire des micros siestes, ou entrer en transe. Les débutants s'endorment souvent, ne
se sentent pas a l'aise, luttent avec des pensées difficiles ou des émotions et deviennent ennuyés ou
distraits. Les connaisseurs recommandent de pratiquer d’abord au sein d’'un groupe, accompagné(e)
par un instructeur de méditation.



Testez votre pleine conscience

Vous pouvez avoir une idée de voire prédisposition & la pleine conscience en répondant aux questions suivantes par
Presque toujours, Trés souvent, Assez souvent, Assez peu, Rarement, ou Presque jamais.

1. Je peux vivre une émotion et ne m’en rendre compte qu’un certain temps aprés.
2. Je renverse ou brise des objets par négligence ou par inattention, ou parce que j'ai I'esprit ailleurs.
3. Je trouve difficile de rester conceniré sur ce qui se passe au moment présent.

4. J'ai tendance & marcher rapidement pour atteindre un lieu, sans préter attention & ce qui se passe ou ce que je ressens
en chemin.

5. Je remarque peu les signes de tension physique ou d'inconfort, jusqu’au moment ou ils deviennent criants.
6. J'oublie presque toujours le nom des gens la premiére fois qu’on me les dit.

7. Je fonctionne souvent sur un mode automatique, sans vraiment avoir conscience de ce que je fais.

8. Je m’acquitte de la plupart des activités sans vraiment y faire attention.

9. Je suis tellement focalisé sur mes objectifs que je perds le contact avec ce que je fais au moment présent pour y arriver.
10. Je fais mon fravail automatiquement, sans en avoir une conscience approfondie.

11. Il m’arrive d’écouter quelqu’un d’une oreille, tout en faisant autre chose dans le méme temps.

12. Je me refrouve parfois & certains endroits, soudain surpris et sans savoir pourquoi 'y suis allé.

13. Je suis préoccupé par le futur ou le passé.

14. Je me refrouve parfois & faire des choses sans éire totalement & ce que je fais.

15. Je mange parfois machinalement, sans savoir vraiment que je suis en train de manger

A chaque question si vous avez répondu par
Presque toujours, comptez 1 point ; Trés souvent, comptez 2 points ; Assez souvent, comptez 3 points ;
Assez peu, comptez 4 points ; Rarement, comptez 5 points ; Presque jamais, comptez 6 points.

Faites la somme de vos points et divisez par 9. Vous obtiendrez, sur dix, voire score de prédisposition
a la pleine conscience, d'autant meilleure que ce score sera élevé.

Source : La méditation de pleine conscience, Christophe André

lll. Nos pensées et leurs effets

e 1. La mesure de I'activité mentale

« Les neurosciences nous apprennent que l'activité mentale fonctionne par cycles par seconde,
exprimés en hertz ; lorsque l'attention est aigué, bien précise, bien réveillée, la vibration des centres
qui la gérent est plus rapide. En période normale, le cerveau produit des ondes béta a environ 12 cycles
par seconde (12 hertz) : les ondes de relaxation sont a 9 hertz, les ondes de sommeil & 5,6 et les ondes
de sommeil profond a 3,4. Mais les ondes de I'attention sont entre 40 et 120 hertz. Ce sont des ondes
gamma dont la vitesse varie en fonction de lintensité de la méditation : plus le méditant sera
expérimenté, plus les ondes seront rapides. » [16]

On distingue donc cinqg catégories majeures d'ondes cérébrales, chacune correspondant a différentes
activités :

-02 .



BETA

14 - 30 Hz Etat éveillé et normal
de conscience

ALPHA A M A M M ”
9-13 Hz Physiquement et

mentalement détendu,
éveillé mais somnolent

DELTA AN P A

GAMMA
——— eI g ——————

30 Hz et plus Perception accrue

Source : Epoch Times

« (...) les études d’Andrew Newberg de l'université de Philadelphie et de Richard Davidson de
l'université de Wisconsin-Madison, aux Etats- Unis, révélent que lorsqu’'un moine tibétain médite,
l'activité dans le lobe préfrontal de son cerveau augmente, signe d’une concentration intense alors
que celle de la région pariétale droite diminue, indiquant une perte d’attention temporelle et spatiale.
Les zones limbiques (impliquées dans les émotions) sont aussi tres actives, contribuant au sentiment
de bien-étre. Par ailleurs, Richard Davidson a montré que les moines bouddhistes expérimentés
produisaient, en méditant, prés de 30 fois plus d’ondes gamma (activité mentale intense) que les
débutants. » [17], [18]

e 2. Les ondes cérébrales lors de la méditation

« Les nombreux bénéfices physiologiques et neurologiques du sommeil profond ont été

largement étudiés. Les mécanismes physiques généraux de la méditation (mesurés par 'EEG
[électroencéphalographie] et la fréquence respiratoire) semblent similaires a ceux du sommeil. Ills
semblent également permettre des bénéfices semblables. La différence majeure entre la méditation et
le sommeil est qu’en méditation, une personne peut influencer consciemment l'attention de son
cerveau/esprit la ou il n’est pas contrblable durant le sommeil. Un autre aspect intriguant de la
meéditation est son effet sur la neuroplasticité. Cela se réfere a la capacité d’une personne a modifier
véritablement la structure physique de son cerveau.
Lorsque les gens pensent & une des substances chimiques naturelles du « bonheur » dans le corps,
ils sont généralement familiers au terme « dopamine ». Dans le cerveau, la dopamine agit comme
neurotransmetteur (transmettant des signaux d’un neurone a un autre neurone). Nous pouvons alors
envisager que « 'homme le plus heureux du monde » (Matthieu Ricard), générant de puissantes ondes
créant de nouvelles connexions neuronales, produit simultanément des niveaux élevés de dopamine. »
[19]



Le cerveau avant et apres 10 minutes de méditation :

BRAIN BEFORE AND AFTER
10 MINUTE MEDITATION
o

A

Source : Epoch Times

Le psychothérapeute Dr. Ron Alexander, auteur de Wise Mind, Open Mind, parle de force de I'esprit,
ou de capacité de résistance, d'efficacité et d'intelligence émotionnelle qui surgit quand nous
commengons le processus de contrOle de l'esprit. La méditation permet de se déplacer d'ondes
cérébrales a hautes fréquence a des ondes de fréquence plus basses, ce qui active différents centres
dans le cerveau.

- Alpha (9 - 13Hz) : les ondes cérébrales commencent a ralentir, loin de la réflexion. On se sent plus
calme, paisible et ancré. On se retrouve souvent dans un « état alpha » aprés une séance de yoga,
une promenade dans les bois ou pendant n'importe quelle activité qui améne le corps et I'esprit a se
relaxer. On est alors lucides, réfléchis, avec une conscience légérement répandue. Les hémisphéres
du cerveau sont plus équilibrés (intégration neurale).

- Théta (4 - 8Hz) : C’est un état propice a commencer une pratique de méditation. C’est le point ou
I'esprit de la pensée/ du verbal transitionne vers un esprit méditatif/visuel. L'état de conscience est plus
« profond » (souvent ressenti comme de la somnolence), avec une intuition plus forte, plus de capacité
pour l'intégrité et la résolution de problemes. L' « état Théta » est associé a la visualisation.

- Delta (1-3 Hz) : les moines tibétains ayant médité pendant des décennies peuvent I'atteindre dans
une phase alerte, réveillée, mais la plupart d'entre nous atteint cet état final pendant le sommeil profond,
sans réve.

Une simple méditation pour commencer la transition de Béta (ou Alpha) vers un état Théta doit se
concentrer sur le souffle. Le souffle et I'esprit marchent en tandem, donc quand le souffle s’allonge, les
ondes cérébrales ralentissent.

Des longueurs d'ondes plus lentes = plus de temps entre les pensées = plus d'occasions de choisir les
pensées dans lesquelles on veut s’investir ! [20]



o 3. L’'impact des pensées sur notre état psychologique

Il a été évalué que nous avons entre 25,000 a 60,000 pensées par jour. Si la mentalité d’'une

personne est principalement négative, elle produira des milliers et des milliers de pensées négatives
tous les jours. C'est précisément le cas avec la dépression. Une des caractéristiques de la dépression
est la pensée pessimiste. La pensée négative est en réalité la « conversation » de la dépression. En
fait, la dépression se manifeste dans la pensée négative avant qu'elle ne crée I'affect négatif. La plupart
des personnes déprimées ne sont pas conscientes que le désespoir qu'elles ressentent découle de
leurs pensées négatives. Les personnes produisent des pensées négatives de maniére si automatique
gu’elles ignorent totalement ce mécanisme. Ce n'est pas par hasard que la thérapie cognitive est un
des traitements de dépression les plus recherchés et pratiqués. Elle est basée sur le fait que les erreurs
de processus de la pensée contribuent énormément a diminuer I'humeur.
Chaque minute de chaque jour, 'organisme réagit physiquement, change littéralement, en réponse aux
pensées qui traversent I'esprit. Aussi, il a été prouvé a maintes reprises que le fait de penser a quelque
chose en particulier provoque une libération de neurotransmetteurs dans le cerveau, des messagers
chimiques qui lui permettent de communiquer avec les parties du cerveau lui-méme et le systéme
nerveux. Les neurotransmetteurs contrdlent pratiquement les fonctions de tout le corps, des hormones
a la digestion, en passant par le fait détre heureux, triste, ou stressé(e).
Des études [21] ont démontré que les pensées seules peuvent améliorer la vision, la forme physique
et la force. L'effet placebo, comme observé avec des médicaments factices, par exemple, fonctionne
grace au pouvoir de la pensée. |l a été démontré que les attentes et les associations apprises pour
changer la chimie cérébrale et 'ensemble des circuits [22] aboutit a des résultats physiologiques et
cognitifs réels, comme moins de fatigue, une réaction du systéme immunitaire inférieure, des niveaux
d'hormones plus élevés et une anxiété réduite.
Le biologiste cellulaire Bruce Lipton, une autorité dirigeante dans ce domaine, déclare : « votre esprit
ajustera la biologie du corps et le comportement pour s’ajuster avec vos croyances. Si on vous dit que
vous allez mourir dans six mois et que votre esprit le croit, vous mourrez tres probablement dans six
mois. Cela s’appelle I'« effet nocebo », le résultat d'une pensée négative, qui est I'opposé de l'effet
placebo, ou la guérison est induite par une pensée positive. »
Le Dr. Lipton pense que l'activité des genes change tous les jours et que la perception de l'esprit est
reflétée dans la chimie du corps. La science du 21°™ siécle prouve ce que les philosophes bouddhistes
et les pratiques ancestrales savaient depuis le début — que le plein potentiel d’'un individu se révéle
quand le corps et I'esprit sont en totale harmonie. [23]

Et 'impact de la méditation sur nos pensées ?

La méditation réduit 'activité dans le cerveau associée au « Moi ». Une des études les plus
intéressantes [24] ces derniéres années, menée par I'Université de Yale, a trouvé que la méditation de
pleine conscience réduisait I'activité du réseau de mode par défaut (Default Mode Network ou DMN),
le réseau cérébral responsable de I'errance de I'esprit et des pensées « autoréférentielles » (aussi
appelé « esprit de singe » par les moines bouddhistes). Le DMN est actif quand I'on ne pense a rien
en particulier, quand I'esprit vagabonde d’'une pensée a I'autre. Etant donné que le vagabondage de la
pensée est associé a la réduction du sentiment d’étre heureux [25], la rumination, et I'inquiétude vis-a-
vis du passé et du futur, savoir le maitriser est le but de beaucoup de personnes. Plusieurs études ont
montré que la méditation, a travers son effet calmant sur le DMN, s’avére y participer grandement. Et,
méme quand I'esprit commence a flaner, grace aux nouvelles connections qu’ils créent, les méditants
expérimentés sont armés pour en sortir plus facilement.

IV. La méditation : voie du changement radical

« Nous déployons beaucoup d’efforts pour améliorer les conditions extérieures de notre
existence, mais en fin de compte c’est toujours notre esprit qui fait I'expérience du monde et le traduit
sous forme de bien-étre ou de souffrance. Si nous transformons notre fagon de percevoir les choses,
nous transformons la qualité de notre vie. Et ce changement résulte d’un entrainement de I’esprit que
I'on appelle “méditation” ». [26]



e 1. Les bénéfices de la méditation

Si la relaxation n'est pas le but de la méditation, c'est souvent un résultat. La réponse de
relaxation, dans les termes de Benson, est « une réponse involontaire qui cause une réduction de
l'activité du systéme nerveux sympathique. » Depuis lors, les études sur la réponse de relaxation ont
documenté les avantages a court terme de la méditation pour le systéme nerveux.

Toutefois, il est important de rappeler que le but de la méditation n'est pas la recherche de bienfaits.
Selon les philosophes orientaux, il n’y a pas de but a la méditation, il suffit d’étre présent.

Dans la philosophie bouddhiste, I'avantage supréme de la méditation est la libération de I'esprit de
I'attachement aux choses qu'il ne peut contrdler, comme les circonstances externes ou les émotions
intérieures fortes. Le praticien libéré ou « éclairé » ne suit plus inutilement des désirs ou ne s'accroche
aux expériences, mais maintient un esprit calme et un sens d'harmonie intérieure.

La méditation a traditionnellement été associée au mysticisme oriental mais la science commence a
montrer que la culture d'un état de conscience « élevé » peut avoir un impact majeur sur notre cerveau,
la facon dont notre corps fonctionne et nos niveaux de résistance.
Les cliniciens cherchent de plus en plus d’options efficaces, préventives et non-pharmacologiques pour
traiter les maladies mentales. De ce fait, les techniques de méditation montrent une promesse en tant
qu’outil alternatif pour réguler les émotions, I'hnumeur et le stress.



n )
e S S e c r et S u o u vo I r Dans cette pratique, le cortex préfrontal interagirait avec d'autres
régions pour en moduler Iactivité. Un contrdle nécessitant laparti- - Cortex Cortex Cortex

cipation du striatum, une structure profonde impliquée dans [ap-  préfrontal  Cingulaire pariétal

u S
d e I ,e t I e o sgenhs_saqedes habiletés mo:ri(es.Ap-és des dizaines d’heures antérieur
l l l i les ¢ logi :
S p I S u c p S augmentation du volume de matibre blanche, modification durable

de I'activité neuronale et de la fréquence des ondes cérébrales.

Striatum

L'imagerie cérébrale a ouvert un boulevard aux chercheurs désireux d'expliquer
I'action de I'esprit sur le corps. Déja, des schémas de fonctionnement se des-
sinent. S'ils restent assez flous, les appareils étant encore trés myopes, ils offrent
tout de méme un premier cadre & nos connaissances, en distinguant I'action d'un
placebo de celle de la méditation de pleine conscience ou du neurofeedback.

La méditation reconfigure
le cortex cérébral

La méditation est un processus conscient qui provoque des chan-
gements morphologiques et fonctionnels dans le cerveau. Ainsi,
les cortex frontal, pariétal et cingulaire, impliqués dans le contrdle
attentionnel, s'épaississent. L'activité de I'amygdale, qui joue un
role dans la gestion des émotions, diminue; celle des régions
avant-gauche du cerveau, impliquées dans les émotions positives,
augmente. Des zones normalement en interaction — comme le
cortex préfrontal et les régions activées par |'influx sensoriel pro-
voqué par un stimulus douloureux — sont déconnectées. Pour
autant, les mécanismes ne sont pas encore clairement élucidés.

Leffet placebo fait produire au
cerveau ses propres remeédes

L'effet placebo produit des molécules trés concrétes, qui activent 10 ; Le pouvoir de la méditation
les mémes zones que celles activées par les médicaments corres- Associ ise en charge La méditation réduit le stress, ce qui En permettant de contrdler n'importe
i renforce les défenses immunitaires, quelle région cérébrale, le neurofeed-

pondants. Un placebo analgésique déclenche ainsi la production : e
d’opioides dont I'action est similaire a celle de la morphine. Souvent née. || a 646 particulibrement étudié Ihypertension artériell... En dimi-
conscient, cet effet met en jeu le cortex préfrontal, ol s'élabore dans le traitement de la douleur et de m"‘ *wa'ﬂ R m'w' o, e sl

I'attente d'un bénéfice thérapeutique. Mais il peut aussi moduler i 7 e (abite ot I oaladic dAlthgimer cependant été démontrés que pour le

des processus inconscients, comme la production d’hormones Elle agit également sur les capacités traitement des déficits de attention
ou Iapréponse immunitaire. < ! {mmm l'ilk?:lsir-itilejs‘dwleurs avec hyperactivité et de épilepsie.

réduit le vieilli ceflul

back propose de traiter de nombreuses
pathologies ;: douleurs chroniques,
° : i i (P

[asthme et la toux,

T

Source : Planéte Gaia

Les bénéfices de la méditation :

- Sur le corps : La méditation influence le corps de maniére inattendue. Les méditants expérimentés,
par exemple, peuvent augmenter ou ralentir leur métabolisme de plus de 60 % et augmenter leur
température corporelle jusqu’a 8°C. Aussi peu que 20 minutes par jour ménent a des changements
physiques, comme une tension réduite, une fréquence cardiaque ralentie, une respiration plus profonde
et plus calme. L’amélioration de la tension a été aussi liée a un risque inférieur de crises cardiaques.
Aussi, la méditation commence a s'avérer efficace comme traitement contre la douleur chronique et
aigué. Une expérience a montré que quatre jours de méditation de pleine conscience avait réduit de
fagon considérable l'intensité de la douleur des participants.

- Sur l'esprit, le cerveau et au-dela : La méditation augmente I'activité cérébrale frontale, du lobe
gauche, une zone du cerveau associée a 'humeur positive. De fagon intéressante, cette augmentation
de l'activité dans la partie gauche cérébrale est aussi liée avec des améliorations de I'activité du
systeme immunitaire. Et plus I'on pratique la méditation, plus la fonction immunitaire est susceptible de
s’améliorer. Les études ont montré que les méditants de longue date ont augmenté les volumes de
matiére grise dans leur cortex orbito-frontal et les régions de I'hippocampe de leur cerveau,
responsables des émotions régulatrices. Des changements semblables ont aussi été trouvés chez les
non-méditants ayant complété un stage de huit semaines de pleine conscience. De ce fait, méme un
travail limité de méditation a le potentiel de changer la structure du cerveau.

-7 -



LA MED

ITATION SOUS TOUTES SES FORMES

Les progrés techniques, en particulier dans le d de I'imagerie cérébrale, ont dévoilé I'activité du cerveau au
cours des trois principales formes de méditation bouddhique. Les daux premiéres se nomment méditation par
attention focalisée et méditation de pleine conscience. La troisiéme développe la passion et I'altrui: Les
schémas ci-dessous retranscrivent le cycle d'événements qui sufviennem pendant la méditation par attention

LA MEDITATION PAR ATTENTION FOCALISEE
Dans cette pratique, le méditant

se concentre sur un « objet », en général
sa respiration. Méme chez le sujet
expérimenté, I'esprit vagabonde

et la concentration doit étre rétablie.

focalisée, ainsi que les activations cérébrales correspondantes.

LA MEDITATION DE PLEINE CONSCIENCE
Cette pratique consiste 3 observer
ses perceptions, ses sensations
corporelies internes et ses pensées
sans se laisser emporter par elles.
Chez les méditants expérimentés,

LA COMPASSION ET L'ALTRUISME

Le méditant cultive un sentiment

de bienveillance envers les autres,

Les aires cérébrales qui s'activent quand
on se met a la place de quelqu'un d'autre
[tetle Ia jonction temporo-pariétale)

Différentes régions cérébrales s'activent l'activité diminue dans les aires le font plus intensément chez
lors de ces errements de I'attention. cérébrales liées a I'anxiété, telles que des pratiquants expérimentés
que chez des sujets témoins.

l le contex insulaire et l'amygdale.

Insula antérieure

LA PRISE DE CONSCIENCE

DE LA DISTRACTION

s o Le réseau de la saillance, qui
; comprend [insula et le corex
insulaire antérieurs, sactive

quand le méda Sapergonr

quil s'est laissé d straire
[ appuie alors surun
bouton pour ie signaler
aux chercheurs)

LE VAGABONDAGE DE L'ESPRIT
Quand le pratiquant médite dans un
scanner dIRM, on constate Nactivation
du cortex cingulaire postérieur,

du précuneus et d'autres régions
appartenan au réseau du mode par
défaut. Ce réseau s'active lorsque les
pensées commencent 3 vagabonder

Cortex cingulaire
postérieur

Région pariétale
Inféro-postérieure

’*:cu.r-e.:s Cortex cingulaire

\ antérieur
> X "

Lobe
paniéta v N
inférieur—==g
Conex préfrontal médian

Cortex préfrontal
dorso-latéral

€©) LAREORIENTATION
DE L'ATTENTION
Deux aires cérébrales,
e cortex préfrontal dorso-
atéral ot fe lobe pariétal
nférieur, sident & déacher
"attention d'une distraction
pour fa concentrer & nouveau
surle rythme des inspirations
et des expirations.

LE MAINTIEN

DE LACONCENTRATION
Le cortex préfrantal
dorso-latéral reste actif
larsque le méditamt
concentre son attention
sur sa respiration durant
une période prolongée.

Cortex préfronta
dorso-latéral

Dovel C Gipach

Source : Planéte Gaia

- Sur le vieillissement : Le cortex cérébral réduit normalement avec le vieillissement - un type
d'atrophie lié a la démence. De fagon intrigante, ceux ayant médité autour d'une heure par jour pendant
six ans présentent une augmentation de I'épaisseur corticale. La méditation pourrait ainsi augmenter
la longévité en protégeant le cerveau et le cceur des effets négatifs du stress. Une étude a rapporté
que la méditation et le yoga aident a empécher les dégats cellulaires causés par le stress psychologique
chronique. Il a méme été suggéré que la méditation pouvait ralentir le vieillissement cellulaire.

- Sur la stabilité émotionnelle : Les causes et les effets des expériences émotionnelles existent
partout dans le corps et le cerveau et sont profondément liés avec le stress physique et psychologique.
La méditation augmente les émotions et I'humeur positives et semble rendre les gens moins
vulnérables aux tensions et aux bouleversements de la vie quotidienne. La recherche montre que les

-08 -



meéditants réagissent mieux et plus vite aux stimuli négatifs et ont une activité réduite au niveau de
I'amygdale - une région du cerveau impliquée dans la réponse a la menace. Ces découvertes reflétent
une résistance émotionnelle plus importante chez les méditants aussi bien que face a la détresse
psychologique et lI'anxiété. La pleine conscience, qui peut étre cultivée a travers la méditation, est une
technique parmi tant d’autres pouvant augmenter la santé mentale et le bien-&tre. Plusieurs techniques
thérapeutiques ont été basées sur ces pratiques, comme la réduction du stress basée sur la pleine
conscience (MBSR) et la thérapie cognitive basée sur la pleine conscience (MBCT) que nous
développerons plus tard.

Voir aussi : Tous les bienfaits de la meéditation sur le corps
humain https://www.huffingtonpost.fr/2013/06/16/bienfaits-meditation-corps-infographie-sante-stress-
n 3388439.html

o 2. Méditation et régénération de la conscience

La régénération a travers la méditation peut avoir lieu a différents niveaux : physique,
émotionnel et spirituel. Tout comme un systéme immunitaire sain répond aux problémes de I'organisme
et nous aide a nous défendre contre une nouvelle douleur, la méditation peut aider I'esprit a se libérer
de ses modeéles négatifs, ce qui facilite une régénération holistique de la fagon dont nous vivons.

Régénération spirituelle

La méditation peut amener a une expérience - une renaissance - qui peut tenir compte d'une
motivation plus profonde et d'une compréhension de soi par rapport au monde qui nous entoure.
Notre relation avec notre connexion spirituelle est approfondie par une pratique méditative fournissant
l'acces a une sagesse supérieure. Quand on utilise des pratiques de méditation pour clarifier ses
pensées, ses émotions et son ego, on s’ouvre pour étre un canal d’énergies positives. Cela peut se
traduire au quotidien par I'humilité, la bonté et la compassion envers soi-méme et les autres.

La méditation « nettoie » spirituellement pour pouvoir se connecter a son intuition plus facilement,
devenir plus conscients dans sa vie quotidienne et accéder a un niveau de présence plus profond.
Quand on veut intentionnellement pratiquer la méditation, on rétablit son ame et on créé plus
d’espace intérieur pour pouvoir mieux le rendre au monde.

Régénération physique

L’esprit a le pouvoir incroyable de guérir le corps. « Chacun d'entre nous détient les clés d’une
pharmacie contenant une gamme impressionnante de composés de guérison : nos propres
cerveaux...Nos cerveaux produisent des médicaments semblables a ceux que le médecin prescrit »,
déclare Dawson Church, l'auteur de The Genie in Your Genes. Comme vu précédemment, la réponse
de l'organisme a la relaxation profonde peut étre salutaire a tout le métabolisme et aux ondes
cérébrales selon le Dr. Herbert Benson, professeur, auteur, cardiologue et fondateur du Harvard’s
Mind/ Body Medical Institute. Calmer I'esprit permet a I'organisme de ralentir et dans le processus, le
corps peut rétablir sa capacité naturelle de guérison et de régénération.

Régénération émotionnelle

La méditation permet d’entrer en contact avec son ambiance intérieure et son essence profonde.
Parfois, on est sensibles aux autres et aux émotions qu'ils projettent. Or, en réalité, ce que nous
ressentons constitue nos propres émotions. Par la méditation, on peut apprendre a différencier ce qui
est « a nous » de ce qui ne 'est pas. La méditation peut nous aider a se rendre compte que nous ne
sommes pas nos émotions, mais plutot, une réponse a ce que nous éprouvons. La méditation sonore
(rééquilibrage énergétique par les sons), par exemple, est une pratique qui peut permettre a I'esprit
de se détacher de ses modeles habituels et se concentrer sur un objet d'attention pour permettre aux
émotions de sortir. Dans cet endroit concentré mais calme, I'esprit peut lacher et apprendre a guérir
ses émotions.



e 3. Vivre dans le présent

« Ou que vous soyez, soyez-y totalement. Si vous trouvez votre ici et maintenant intolérable et
qu’il vous rend malheureux, trois possibilités s’offrent a vous : vous retirer de la situation, la changer ou
l'accepter totalement. Si vous voulez assumer la responsabilité de votre vie, vous devez choisir 'une
de ces trois options, et tout de suite. Puis, acceptez-en les conséquences. Sans excuses. Sans
négativité. Sans pollution psychique. Gardez votre espace intérieur dégagé. » (E. Tolle)

La vie se déroule dans le présent. Mais si souvent, nous laissons le présent s'esquiver, laissant le
temps nous dépasser a toute vitesse de fagon inapergue et insaisissable, gaspillant les secondes
précieuses de nos vies pendant que nous nous inquiétons de Il'avenir et ruminons ce qui est passeé.
« Nous vivons dans un monde qui contribue d'une fagon majeure a la fragmentation mentale, la
désintégration, la distraction, la décohérence » estime I'érudit bouddhiste B. Alan Wallace. Nous faisons
toujours quelque chose et nous laissons peu de temps pour pratiquer le calme et la sérénité. Quand
nous sommes au travail, nous nous livrons aux fantasmes d'étre en vacances ; en vacances, nous nous
inquiétons du travail s'accumulant sur nos bureaux. Nous nous attardons sur les souvenirs facheux du
passé ou de l'irritation de ce qui peut ou ne peut pas arriver dans I'avenir. Nous n'apprécions pas le
présent vivant parce que nos « esprits de singe » sautent de pensée en pensée comme des singes se
balancant d'arbre en arbre.
La majeure partie d'entre nous n'entreprend pas ses pensées dans la conscience. Plutét, nos pensées
nous contrélent.

« Les pensées ordinaires traversent notre esprit comme une chute d’eau assourdissante » écrit Jon
Kabat-Zinn, le scientifique biomédical qui a présenté la méditation au sein de la médecine classique.
Pour se sentir plus dans le contréle de son esprit et de sa vie, trouver le sens d'équilibre qui nous
échappe, il faut sortir de ce courant, faire une pause et, comme Kabat-Zinn I'exprime, « se reposer
dans le calme - pour Ss’arréter et se concentrer sur le fait détre. »
La vie dans le moment présent, aussi appelée pleine conscience, est un état d'attention active, ouverte,
intentionnelle sur le présent. Quand I'on devient attentif, on se rend compte que I'on n’est pas ses
propres penseées ; on devient observateur de ses pensées a chaque moment, sans les juger. La pleine
conscience implique d’étre avec ses penseées telles qu’elles sont, sans s’y accrocher, ni les repousser.
Au lieu de laisser sa vie passer sans la vivre, on se réveille pour en faire I'expérience.

Cultiver une conscience neutre du présent accorde une foule d'avantages.

Les gens conscients sont plus heureux, plus expressifs, plus ouverts a autrui et se sentent plus
sécurisés. lIs ont une bonne estime d’eux-mémes et acceptent plus facilement leurs propres faiblesses.
Ancrer la conscience dans lici et maintenant réduit 'impulsivité et la réactivité qui est a la base de la
dépression, la frénésie alimentaire et les problémes d'attention.

« Tout le monde reconnait qu'il est important de vivre dans le moment, mais le probléme est comment
» rapporte Ellen Langer, psychologue a Harvard et auteur de Mindfulness. « Quand les gens ne sont
pas dans le moment, ils ne sont pas la pour savoir qu'ils ne sont pas la. » Supprimer le réflexe de
distraction et s’éveiller au présent prend de l'intentionnalité et de la pratique.

Vivre dans le moment implique un paradoxe profond : on ne peut le poursuivre pour ses avantages.
C'est parce que l'espérance de récompense lance une mentalité axée sur I'avenir, ce qui renverse
I'ensemble du processus. Au lieu de cela, il faut juste croire que la récompense viendra. Il y a beaucoup
de chemins vers la pleine conscience - et il y a un paradoxe au cceur de chacun. lroniquement, lacher
ce que I'on veut est la seule fagon de I'obtenir.

C'est le premier paradoxe de vie dans le moment : penser trop fort a ce que 'on fait peut en réalité
rendre les choses pires. Si l'on est dans une situation qui nous rend particulierement nerveux — donner
un speech en public par exemple-, se concentrer sur son anxiété a tendance a l'intensifier.

En effet, la pleine conscience estompe la ligne entre soi et l'autre, explique Michael Kernis, un
psychologue a I'Université de Géorgie. « Quand les gens sont conscients, ils sont plus susceptibles de
s'éprouver au sein de I'humanité, dans le cadre d'un plus grand univers. » C'est pourquoi les personnes
ayant atteint un haut degré de conscience, comme les moines bouddhistes, parlent d'étre « un avec
tout ».

En réduisant la conscience de soi, la pleine conscience permet d'étre témoin de sentiments
dramatiques, de pressions sociales, d'étre estimé ou dénigrés par d'autres sans prendre leurs
évaluations personnellement, explique Richard Ryan et K. W. Brown de I'Université de Rochester.
Quand 'on se concentre sur 'expérience immédiate sans l'attacher a I'estime de soi, des événements
désagréables comme le rejet social semblent moins menacgants. Se concentrer sur le moment présent
force aussi a arréter de « suranalyser » ou de s’engager dans des pensées obsédantes.



e 4. |’esprit meéditatif

De plus en plus de gens se tournent vers la pratique de la méditation pour cultiver la clarté
mentale, la paix et le sens de leur vie. Tandis que la méditation est simple a pratiquer, pour certains
cela ne s’avére pas facile du tout. Comme avoir une mentalité entrepreneuriale est la clé du succés
dans sa carriére, avoir une « mentalité de méditant » est cruciale pour développer une pratique
spirituelle digne d'intérét. Voici quelques pistes pour y parvenir...

Ancrer sa pratique dans le physique

Il est préférable que la méditation soit fondée au sein d’'une hygiéne de vie appropriée. Il est important
de penser a la fagon dont on vit comme étant une fondation pour la pratique de la méditation. Pour
étre entierement soutenu(e) par sa pratique, il faut aussi la soutenir. |l n'est pas nécessaire de vivre
dans un ashram et de renoncer a toutes les belles choses de la vie, mais il est important d’étre
attentif a quoi et a qui on autorise I'entrée dans son espace, spirituellement, mentalement,
émotionnellement et physiquement parlant. Si on vit une vie chaotique en se précipitant d'une chose
a l'autre sans étre conscient(e) et ancré(e) dans ses pensées, mots et actions, la méditation
ressemblera aussi a un tourbillon chaotique de sensations, d'images, de sentiments et de pensées.
La majorité des occidentaux d'aujourd'hui luttent énormément avec le ralentissement, le calme et le
fait de ressentir ses émotions profondes. La méditation peut beaucoup aider, mais on doit d’abord
construire de solides fondations pour I'accueillir correctement.

Etre engagé(e)/ déterminé(e)

Le défunt Dr. David Simon avait I'habitude de dire que « I'engagement est de marcher a travers une
porte de changement par laquelle on n'a jamais l'intention de revenir. » S'il y a bien une chose qui
puisse faire dérailler une pratique de méditation, c'est le manque d'autodiscipline. La mentalité de la
méditation exige que I'on choisisse son chemin et que I'on y reste engagé(e) chaque minute de
chaque jour. Cela ne doit pas dire que 'on doit méditer pendant des heures chaque jour mais, la
seule fagon de réussir quelque chose est de le faire avec une certaine régularité. La « méditation de
crise » ne rapportera pas les résultats escomptés sur le long terme. Les résultats de la méditation
sont cumulatifs, ils s’additionnent petit a petit. Ainsi, les choses sur lesquelles on portera son attention
se renforceront, au détriment des autres, peut-&tre moins importantes... Ici, 'engagement, la volonté
et la détermination sont clés.

R

Ja9

avant Jeg

VACANces | KEep

cool...
o
o
Genitude. '
AVit:
Oo

Avoir une intention et un but

Une personne ancrée dans sa méditation approche sa pratique avec une intention et un but.
L’intention peut étre de ralentir un peu et prendre du temps pour soi chaque jour, ou peut-étre calmer
son esprit et ses émotions pour se sentir plus ancré(e) et paisible. Peut-étre que l'intention est de se
connecter a un aspect plus profond de soi que I'on sait enterré au-dessous de toutes les couches
sociales accumulées durant toute une vie de conditionnement. Quel que soit l'intention, on doit

] -

(98]



approcher la méditation dans un état de pleine conscience. Beaucoup d'entre nous, a un moment ou
un autre, cherche un sens - le sens de la vie et notre but individuel. Quand on pratique volontairement
et délibérément, on reste ancré dans son « pourquoi » : la raison de faire ce que I'on fait.

Accepter et savoir abandonner/ renoncer

Une autre facette d’une pratique de méditation « réussie » est le concept d'acceptation et de
reddition/ d’abandon. En tant qu’étres humains, nous dépensons une quantité d'énergie incroyable
pour essayer de controler les objectifs et les résultats quotidiens — ce que les autres pensent de nous,
I'achévement de notre « TO-DO list » interminable et s’assurer que tout se déroule selon nos plans.
Non seulement cela est épuisant, mais quand les choses ne suivent pas le cours que nous leur
imposons, nous perdons le contréle de nos émotions, ce qui nous force a travailler plus dur encore
pour corriger ces « sorties de route ». L'acceptation et la reddition, dans la vie quotidienne comme
dans la pratique de méditation, nous aident a lacher nos attitudes et espérances. L'avantage
d'accepter ce que I'on expérimente dans la méditation, que ce soit des pensées, des sensations
physiques, ou des émotions, est que I'on est plus consommé(e)s par des jugements inutiles par
rapport a soi ou sa pratique. Quand I'on se permet de s’abandonner, se livrer a ce qui se montre, il
devient plus facile d'ignorer ce qui ne nous sert pas.

Ressentir ses émotions

Une pratique constante ouvre les portes de I'inconscient et ceci peut s’avérer délicat pour certaines
personnes. Le subconscient est I'endroit ou I'on stocke toutes ses valeurs fondamentales, souvenirs,
émotions et croyances. Il n'est pas rare d'éprouver des émotions diverses pendant la méditation. Ceci
est une progression naturelle et ne doit pas étre craint. Autrement dit, quel que soit les émotions qui
doivent ressortir pendant la méditation, elles sont |a car I'inconscient est prét a les ramener a la surface
pour les traiter. Dans certains cas, il suffit juste de respirer profondément pour accompagner ce que
I'on ressent dans le moment. D’autres fois, on peut avoir un éclairage sur une situation problématique
arésoudre. La méditation apporte souvent de la clarté, de la perspective et des solutions aux problémes
auxquels on doit faire face. Il y a plusieurs chemins, enseignements et techniques qui aménent au
méme endroit. En fin de compte, c'est a nous-méme de trouver le moyen qui nous convient. Sil'on est
débutant a la pratique de méditation, on peut commencer en explorant des styles de méditation
différents. Une autre chose a considérer est d’apprendre la méditation accompagné(e) d’un instructeur
expérimenté avec qui I'on se sent en confiance.

Dans tous les cas, il est important de prendre son temps pour s’installer dans son esprit et sa pratique,
en sélectionnant soigneusement les ingrédients qui nous permettront de réussir.

e 5. Le bonheur par la méditation

Les scientifiques pensaient que les gens avaient un « indice de bonheur » établi. Certaines
personnes naissaient alors avec une disposition au bonheur tandis que d'autres étaient plus enclines
a embrasser le malheur. Un article du Times rapporte que « ni de trés bons événements ni de trés
mauvais événements ne semblent changer le bonheur des gens a long terme. » Les études indiquent
que la plupart des personnes « retournent a une sorte de niveau de bonheur de base dans un délai de
quelques années méme dans le cas d’événements dévastateurs, comme la mort d'un conjoint ».
Cependant, des études récentes montrent qu'avec la pratique, les gens peuvent élever leur niveau de
bonheur de base. On sait maintenant que le cerveau continue de se développer et qu’il est capable de
changement, connu sous le nom de « neuroplasticité ». La bonne nouvelle est que ces « pratiques »
qui élévent le bonheur de base peuvent étre réalisées juste en quelques minutes par jour et ne coltent
rien !

Dans une étude, la société Compuware, une grande compagnie de logiciel d'affaires et de services de
technologie de l'information a Detroit, Michigan, a offert six sessions de groupe de 60 minutes a ses
salariés au cours d'une période de sept semaines. Les participants apprenaient une forme de
méditation centrée autour de la bonté. En résumé, la méditation de bonté est « une technique utilisée
pour augmenter les sentiments de chaleur humaine et d’attention a soi et aux autres ». On a demandé
aux participants de méditer au moins cinq fois par semaine pendant 15-20 minutes.
En comparaison au groupe témoin, les résultats ont montré que cette pratique de méditation a produit
des augmentations d'émotions positives au fil du temps dans les expériences quotidiennes, qui, a leur



tour, ont augmenté les « niveaux » de certaines ressources personnelles (par exemple, la pleine
conscience accrue, le but dans la vie, le support social, des symptdomes de maladies diminués). Ainsi,
ces accroissements ont amené a une plus grande satisfaction de vie et ont réduit les symptdmes
dépressifs. La question sur le temps de méditation adéquat pendant chaque séance pour profiter des
avantages de la méditation fait I'objet de plusieurs débats. Shawn Achor suggére que méme deux
minutes par jour pendant une période de 21 jours peuvent faire la différence : « Dans un laps de temps
de juste deux minutes de temps réalisé pendant 21 jours de suite, nous pouvons en réalité
reprogrammer le cerveau, lui permettant de marcher de fagon plus optimiste et fructueuse. »

V. L'état dépressif

e 1. La dépression : une maladie difficile a déceler

« La dépression fait souffrir. C’est un voile noir qui prive de toute joie, un tourment permanent,
un voleur de sommeil. C’est un démon que vous étes seul(e) a voir, une obscurité qui n’enveloppe que
VOous. » - extrait du livre Méditer pour ne plus déprimer.
Selon la définition de 'Organisation Mondiale de la Santé (OMS), la dépression « constitue un trouble
mental courant, caractérisé par la tristesse, la perte d'intérét ou de plaisir, des sentiments de culpabilité
ou de faible estime de soi, des troubles du sommeil ou de l'appétit, d'une sensation de fatigue et d'un
manque de concentration. Elle peut étre de longue durée ou récurrente, et porte essentiellement
atteinte a la capacité des personnes a fonctionner au travail ou a I'école, ou a gérer les situations de la
vie quotidienne. Dans les cas les plus graves, la dépression peut conduire au suicide. »
La perte d'un étre cher, d'un travail ou le deuil d'une relation sont des obstacles difficiles a surmonter.
Il est normal d’éprouver des sentiments de tristesse en réponse a de telles situations. Ceux faisant
I'expérience d’une perte peuvent se décrire comme étant « déprimés ». Mais étre triste n'est pas la
méme chose qu’étre dépressif. Le processus d'affliction est naturel et unique a chaque individu et
partage certaines caractéristiques avec la dépression. Tant le chagrin que la dépression peuvent
impliquer une tristesse intense et la suppression des activités habituelles. Cependant, ils sont différents
sur des points importants :

o Dans le chagrin, les sentiments douloureux viennent par vagues, souvent entremélées avec
des souvenirs positifs, comparables a un genre de nostalgie. Dans la dépression sévere,
I'hnumeur et/ou l'intérét (le plaisir) sont diminués pendant la majeur partie des deux semaines
(c’est le temps nécessaire pour diagnostiquer une dépression).

o Dans le chagrin/ le deuil, le respect de soi est habituellement maintenu. D’autre part, dans la
dépression sévere, les sentiments d'inutilité et la haine de soi sont communs.

o Pour certaines personnes, la mort d'un étre cher peut causer une dépression séveére. La perte
d'un travail, étre victime de violences physiques ou d’'un désastre majeur peut mener a la
dépression. Quand le chagrin et la dépression coexistent, le chagrin est plus grave et dure plus
longtemps que le chagrin sans dépression. Malgré un certain chevauchement entre la déprime
et la dépression, ils sont différents. La distinction entre les deux peut aider les gens a obtenir
I'aide, I'assistance ou le traitement dont ils ont besoin.

2. La dépression en France et dans le monde



Source : Inserm

« En France, on estime que pres d’une personne sur cinq a souffert ou souffrira d’une
dépression au cours de sa vie. La dépression est une maladie qui touche tous les ages, depuis
I'enfance jusque trés tard dans la vie. En 2010, 7,5 % des 15-85 ans auraient vécu un épisode
dépressif, avec une prévalence deux fois plus importante chez les femmes que chez les hommes
(Source : Institut national de prévention et d’éducation pour la santé). Cependant, la dépression ne
concerne pas que les adultes. La prévalence des troubles dépressifs est estimée entre 2,1 & 3,4 %
chez l'enfant et a 14 % chez l'adolescent. (...) L'OMS (...) estime que les troubles dépressifs
représentent le 1er facteur de morbidité et d’incapacité sur le plan mondial (communiqué de mars
2017). Ainsi, on compte plus de 300 millions de personnes dans le monde (dont 3 millions en France!)
souffrant de dépression soit une augmentation de plus de 18 % de 2005 a 2015. La dépression n’est
pas un trouble de santé a prendre a la légeére. Elle peut conduire au suicide. Chaque année, prés de
800 000 personnes meurent en se suicidant. Le suicide est la deuxiéme cause de mortalité chez les
15-29 ans. » [27]

e 3. Les causes et facteurs de risque de la dépression

Personne ne sait avec certitude quelles sont les causes de la dépression.
Les théories dominantes avancent qu'elle est causée par un déséquilibre de neurotransmetteurs, des
changements structurels ou fonctionnels au niveau du cerveau, des états de santé sous-jacents, une
propension génétique, un trauma émotionnel, ou des circonstances de vie stressantes. [28, 29, 30, 31].
La dépression peut affecter n’importe qui, méme une personne qui semble vivre dans des
circonstances relativement idéales. Plusieurs facteurs peuvent jouer un réle dans la dépression :

o La biochimie : les différences de certaines substances chimiques dans le cerveau peuvent
contribuer aux symptémes de la dépression.

o Lagénétique : la dépression peut avoir lieu au sein des familles. Par exemple, si un jumeau a
une dépression, I'autre aura une chance de 70% d'avoir la maladie un jour ou l'autre dans sa
vie.

o La personnalité : les personnes a basse estime de soi, facilement bouleversées par le stress,
ou généralement pessimistes semblent étre plus probablement enclines a la dépression.

o Facteurs exogénes : I'exposition continue a la violence, la négligence, I'abus ou la pauvreté
peut rendre plus vulnérable a la dépression.

e 4. Signes et symptdmes

Il existe plusieurs signes alarmants de la dépression, mais on peut ne pas tous les avoir. Leur
intensité et leur durée dépendent de chaque individu. La personne dépressive peut d’abord se sentir
triste, vide, inquiéte, impuissante, sans valeur ou coupable. Puis, cela continuera au fil du temps sans
ne s’améliorer ni partir. Les symptédmes de la dépression peuvent varier de modérés a séveres et
peuvent inclure :

- une difficulté de concentration, de mémorisation et de prise de décisions

- de la fatigue

- un sentiment de culpabilité, d’inutilité et d'impuissance

- du pessimisme et/ ou désespoir

- de l'insomnie, des nuits trop courtes ou au contraire trop longues

- de lirritabilité

- de l'agitation

- une perte d'intérét pour des choses agréables auparavant (ex : forte baisse de la libido)



- une suralimentation ou perte d'appétit

- des courbatures, douleurs, maux de téte, crampes

- des probleémes digestifs qui ne s'améliorent pas, méme avec un traitement adapté
- des sentiments de tristesse, d’inquiétude, ou de "vide" persistants

- des pensées suicidaires pouvant aller jusqu’a la tentative de suicide, etc.

MAL DE VIVRE
IRRITABILITE
VIDE INTERIEUR
SENTIMENT DE CULPABILITE
DESESPOIR

ENERGIE J
MOTIVATION {
APPETIT {1

IDEES SUICIDAIRES
MODIFICATIONS
DE LHUMEUR

SOMMEIL {1
LIBIDO ¢
POULS 1

TRANSPIRATION 1 TROUBLES
VEGETATIFS U

CONCENTRATION {

MEMOIRE A {
COURT TERME

INHIBITION DE

TROUBLES L FENEEE
COGNITIFS e

D’ACTIVITES

Troubles de la pensée et
du traitement des informations

ACCIDENT VASCULAIRE
CEREBRAL

INFARCTUS
OBESITE ABDOMINALE
OSTEOPOROSE
DIABETE
DEMENCE

lllustration : Symptomes de la dépression.

Source : depression.ch

Les symptdbmes doivent durer au moins deux semaines pour correspondre a un diagnostic de
dépression. Aussi, certaines conditions médicales (par exemple, des problémes de thyroide, une
tumeur cérébrale ou un manque de vitamines) peuvent imiter les symptdmes de la dépression, il est
donc important d'exclure les causes médicales générales dans un premier temps.

¢ 5. Traitements

La dépression fait partie des troubles mentaux les plus faciles a traiter. Entre 80% et 90% des
gens souffrant de dépression répondent bien aux traitements. Presque tous les patients gagnent un
certain soulagement de leurs symptdmes. Avant un diagnostic ou un traitement, le professionnel de
santé doit conduire une évaluation diagnostique minutieuse, y compris un entretien et un examen
physique. Dans certains cas, une analyse de sang peut étre réalisée pour s'assurer que la dépression
n’est pas due a une condition médicale comme, par exemple, un probléme de thyroide. L'évaluation
doit identifier les symptdmes spécifiques, médicaux et les antécédents familiaux, les facteurs culturels

-35 -



et exogénes pour arriver a un diagnostic et mettre en place une ligne de conduite.

Médication : la chimie cérébrale peut contribuer a la dépression d'un individu et peut entrer en ligne de
compte dans le traitement. C'est pourquoi, les antidépresseurs doivent étre prescrits pour aider a
modifier la chimie cérébrale.

Psychothérapie : la psychothérapie, ou « thérapie par la parole », est parfois utilisée seule pour le
traitement de la dépression Iégére ; pour une dépression modérée ou sévere, la psychothérapie est
souvent utilisée conjointement avec des antidépresseurs.

La thérapie comportementale et cognitive ou psychothérapie cognitivo-comportementale (TCC) se
révele efficace dans le traitement de la dépression. La TCC est une forme de thérapie qui se concentre
sur le présent et la résolution des problemes. La TCC aide une personne a distinguer la pensée
déformée et a changer par la suite ses propres comportements et pensées. Selon la gravité de la
dépression, le traitement peut prendre quelques semaines ou beaucoup plus longtemps. Dans de
nombreux cas, l'amélioration significative peut étre faite a partr de 10 a 15 sessions.

Le traitement par électrochocs ou électroconvulsivothérapie (ECT) : 'ECT est un traitement médical le
plus généralement utilisé pour des patients atteints de dépression séveére ou de trouble bipolaire n'ayant
pas répondu a d'autres traitements. Elle implique une stimulation électrique bréve du cerveau tandis
que le patient est sous anesthésie. Un patient regoit typiquement des séances d’ECT deux a trois fois
par semaine pour un total de 6 a 12 traitements. L’'ECT a été utilisé depuis les années 1940 et beaucoup
d'années de recherche ont mené a des améliorations majeures. Il est généralement conduit par une
équipe de professionnels du corps médical formés incluant un psychiatre, un anesthésiste et une
infirmiére ou un médecin assistant.

e 6. Rechute(s) et prévention

Dans certains cas, il est possible d'empécher la dépression, méme si on a déja eu un épisode
précédent. Il y a beaucoup de changements de style de vie et de techniques de gestion que I'on peut
utiliser pour empécher ou éviter la dépression. |l y a aussi certains pieéges a éviter pour ne pas subir de
rechute. Tandis que les piéges peuvent étre différents pour chacun, il existe des techniques que I'on
peut utiliser pour empécher ou éviter la rechute d’'une dépression.

Faire régulierement de I'exercice

Pratiquer une activité physique réguliere est une des meilleures choses que 'on peut faire pour sa
santé mentale. Selon la Clinique Mayo, I'exercice peut aider dans le traitement et la prévention de la
dépression de plusieurs facons:

» llaugmente la température corporelle, ce qui peut avoir un effet relaxant sur le systéme nerveux
central.

» lllibére des substances chimiques comme des endorphines, qui ont un réle dans la stimulation
de I'humeur.

> |l réduit les substances chimiques du systéme immunitaire pouvant empirer la dépression.

N’importe quel type d'exercice physique peut aider a traiter la dépression, mais il est important d’étre
régulier dans sa pratique.

Réduire le temps passé sur les réseaux sociaux

Les recherches ont montré qu’augmenter I'utilisation des réseaux sociaux peut causer ou contribuer a
la dépression et a la détérioration du respect de soi. Les médias sociaux peuvent étre addictifs. Il est
important de rester en lien avec ses proches, cependant, limiter le temps passé sur les réseaux sociaux
et les écrans en général peut aider a prévenir et empécher la dépression.

Entretenir un cercle social solide MAIS s’éloigner des personnes toxiques

Avoir un systéme de soutien fort et une vie sociale active est important pour la santé mentale. La



recherche a montré qu'avoir un soutien social méme « adéquat » peut protéger contre la dépression.
Il est important de rester régulierement en contact avec ses amis et sa famille, méme quand on est
dans une période de vie chamboulée. Cependant, il ne faut pas s’entourer de n’importe qui. Les
personnes « parasites » peuvent baisser I'estime de soi et avoir un réel impact sur le bien-étre. Une
étude menée en 2012 a constaté que des interactions sociales négatives ont été liées avec des
niveaux élevés de certaines protéines : les cytokines. Ces protéines sont associées a l'inflammation
aussi bien qu’a la dépression. Il est donc important d’éviter les personnes toxiques.

Minimiser ses choix quotidiens

Les chercheurs pensent qu'avoir trop de choix a faire peut en réalité causer un stress significatif qui
peut mener a la dépression. Le psychologue Barry Schwartz, auteur du livre The Paradox of Choice,
met en avant la recherche qui montre que, face a trop de choix, les personnes qui essaient de faire le
meilleur choix possible font face a des taux de dépression plus forts.

Réduire le stress

Le stress chronique est une des causes communes les plus évitables de la dépression. Apprendre a
faire face au stress est essentiel pour la santé mentale. Pour gérer le stress, on peut :

- Eviter de se « sur engager » (auprés des autres par exemple)

- Pratiquer des techniques de relaxation comme le Yoga, le Qi Gong, la cohérence cardiaque ou
la méditation par exemple

- Apprendre a lacher prise par rapport aux événements de vie que I'on ne peut contréler.

Maintenir son traitement

Dans le cas d’'un épisode dépressif, il y a de bonnes chances de faire une rechute. Selon I'lnserm,
« Une premiere dépression annonce souvent une récidive. Celle-ci intervient dans les cinq années
suivantes dans 50 % a 80 % des cas. » [32] C'est pourquoi le maintien du traitement est crucial. Cela
inclut de :

- Continuer les médicaments prescrits et ne jamais les arréter brusquement

- Serendre aux visites d’entretien avec son médecin pendant la rémission

- Mettre en place les stratégies enseignées/ conseillées par le médecin ou thérapeute de fagon
réguliére.

Avoir un sommeil réparateur

Avoir un sommeil de bonne qualité est nécessaire pour la santé tant mentale que physique. Selon la
National Sleep Foundation, les gens souffrant d'insomnie ont un risque décuplé de développer une
dépression comparée a ceux qui dorment bien. Pour améliorer son sommeil, il est conseillé entre autres
d’éviter les écrans deux heures avant le coucher et les excitants dans I'aprés-midi (tels que la caféine)
et de méditer avant le coucher (bien évidemment ).

Avoir une alimentation équilibrée

Une recherche [33] a démontré que consommer réguliérement des aliments riches en gras peut avoir
des effets semblables comme le stress chronique en termes de causes de dépression. De plus, un
régime malsain peut aussi priver I'organisme de substances nutritives essentielles dont il a besoin pour
entretenir la santé mentale et physique. Pour empécher la dépression via le régime alimentaire, on peut

- Manger des repas équilibrés a base de protéines maigres et de fruits et Iégumes

- Réduire les produits alimentaires riches en sucre et en gras (ne pas oublier de garder les bons
lipides !)

- Eliminer les produits alimentaires transformés autant que possible

Incorporer plus d'oméga-3, avec des produits alimentaires comme le saumon ou les noix.

Maintenir un poids sain et stable




L'obésité peut aboutir a une baisse de I'estime de soi, particulierement lorsque I'on fait face aux
critiques et aux jugements des autres. Selon les Centers for Disease Control and Prevention, il y a une
corrélation claire entre la dépression et I'obésité. Une enquéte nationale a constaté que 43% des
adultes atteints de dépression étaient obéses. De plus, les adultes souffrant de dépression ont plus de
chances d’étre obéses.

Faire attention aux effets secondaires d’autres médicaments

Il faut étre vigilant(e) quant aux médicaments et leurs effets secondaires pouvant causer la dépression.
Il estimportant de se renseigner auprés de son médecin et voir si d'autres médicaments ou traitements
peuvent résoudre le trouble en question pour éviter les effets secondaires indésirables. Certains
médicaments pouvant causer la dépression incluent : les traitements hormonaux comme la pilule
contraceptive, les bétabloquants, les corticoides, les antispasmodiques, etc.

VI. Le rble de la méditation dans la dépression

o 1. Etudes menées sur les effets de la méditation sur la dépression

Il y a une abondance de preuves que la méditation est avantageuse dans le traitement de la

dépression. Des chercheurs a I'Université Johns Hopkins ont passé en revue plus de 18,000 études de
méditation de pleine conscience et ont conclu que, de tous les avantages de la méditation, ses trois
meilleures utilisations étaient pour la dépression, l'anxiété et le soulagement de la douleur [34].
Actuellement, les deux traitements médicaux standards pour la dépression sont les antidépresseurs et
la thérapie comportementale et cognitive (TCC) [35]. La recherche montre que la méditation peut étre
aussi efficace que ces traitements. La dépression est une maladie récurrente et jusqu’a 80 % des gens
atteints de dépression font obstacle & une rechute & un certain moment de leur vie [36]. Les
antidépresseurs et la méditation ont prévenu des rechutes chez environ la moitié des patients les ayant
utilisés. [37] La meéditation est considérée comme étant aussi effective que la thérapie
comportementale et cognitive tant pour la dépression que pour l'anxiété. [38] Quand cela est
nécessaire, la méditation s’avére aussi étre un complément efficace a la TCC. [39]
« Plusieurs hépitaux ont donc déja recours a la méditation comme traitement de complément. Mais
jusqu'a présent, aucune expérimentation n'avait permis de comparer de fagon rigoureuse son
efficacité par rapport au traitement classique par antidépresseurs. C'est ce qu'ont fait les chercheurs
britanniques en mettant en place un essai randomisé en « double aveugle », une méthodologie
scientifique qui permet de comparer rigoureusement deux traitements. Le but était de tester en
paralléle les deux types de traitements pour savoir sila méditation pouvait constituer une « alternative
pour les personnes souhaitant arréter les antidépresseurs ». Pour cela, 424 patients ayant souffert
par le passé d'au moins trois épisodes dépressifs importants ont été traités soit par la méditation,
soit par antidépresseurs. Au terme d'un suivi sur plus de deux ans, les deux traitements se sont
révélés positifs pour éviter ou retarder les rechutes. Dans leurs conclusions, les chercheurs précisent
que rien ne montre que la méditation de pleine conscience est supérieure aux traitements. Les
bénéfices ont donc été jugés équivalents. A noter cependant que I'étude n'a pas prévu de troisiéme
groupe contréle qui n'aurait regu aucun traitement. Un paramétre qui aurait pu encore renforcer des
résultats déja solides par ailleurs. » (...) [40]

« L’impact de la méditation évalué sur plus de 3000 patients

Un grand nombre de personnes ont recours & la méditation mais cet exercice n'est pas considéré
comme faisant partie d'une quelconque thérapie médicale, » précise le Pr Madhav Goyal, principal
auteur de cette étude. Ces scientifiques ont donc analysé le bénéfice réel de la méditation sur plus de
3500 personnes. Ces patients pratiquant différentes méthodes de meéditation, souffraient pour la
plupart, de troubles psychiques de type anxiété, stress, insomnies ou méme de dépression non sévere.
Certaines personnes participant a ces études étaient également atteintes de fibromyalgie, (une maladie
qui provoque notamment des douleurs musculaires), de diabéte ou méme de toxicomanie.

Une efficacité uniquement sur I’anxiété et la dépression



Chez les personnes qui avaient entamé des programmes de méditation durant 8 semaines minimum,
avec environ 30 minutes d’exercices par jour, ces chercheurs ont noté une amélioration, mais
uniquement sur quelques pathologies mentales. Les auteurs de cette étude ont par exemple mis en
évidence l'efficacité de la méditation dite « de pleine conscience » ou « mindfulness » (une technique
dérivée du bouddhisme) qui consiste a ramener son attention sur l'instant présent. Les adeptes de cette
méthode examinent les sensations qui se présentent a I'esprit, comment elles apparaissent et comment
elles disparaissent. D’apres les auteurs de cette étude, ce type de méditation qu’il est possible de
pratiquer n’importe ou et a n'importe quel moment de la journée, permettrait d’améliorer notamment les
symptémes de 'anxiété ou de la dépression non sévere. Par ailleurs, ces bénéfices se sont montrés
durables, puisque I'étude montre qu’ils se poursuivaient au moins durant 6 mois. En revanche, cette
équipe n’a pas trouvé de preuve de l'efficacité de la méditation sur le stress, la qualité de vie, I'attention,
les habitudes alimentaires ou méme le sommeil ou la consommation de drogues. Les auteurs concluent
tout de méme que leurs résultats devraient pousser les médecins a parler et a proposer davantage les
méthodes de méditation a leurs patients souffrant de stress psychologique modéré. » [41]

o 2. Les bienfaits de la méditation dans les états de mal-étre globaux

La méditation a été utilisée pendant des siécles, mais ses avantages ont été d’abord démontrés
de maniére anecdotique. Dans une étude d'essais cliniques aléatoires, des chercheurs de I'Université
Johns Hopkins ont constaté que les programmes de méditation de pleine conscience étaient efficaces
pour combattre des probléemes de santé mentale communs. L'étude, publiée dans le journal JAMA
Internal Medicine [42], a établit une preuve mesurable d'amélioration de I'anxiété, de la dépression, de
la douleur et du stress aprés huit semaines de traitement. Pour arriver a ces conclusions, les chercheurs
ont évalué des études existantes sur la méditation et les ont évaluées sur la base de normes
scientifiques, des risques potentiels de partis pris, de précision et de cohérence. Au final, ils ont analysé
47 essais cliniques randomisés avec un total de 3515 participants.
De son cété, le Dr. Kevin Barrows, directeur de programmes de pleine conscience au Osher Center for
Integrative Medicine de I'Université de Californie a San Francisco, a déclaré que les découvertes de
I'étude n'étaient pas « surprenantes, mais affirmatives. », « C’est une étude scientifiquement
rigoureuse. Elle corrobore l'efficacité de la pleine conscience. » Il estime par ailleurs que la méditation
recoit souvent des critiques injustes parce que les études prouvant son efficacité ne respectent pas
toujours une norme scientifique de recherche rigoureuse.
Une pratique de méditation réguliére peut apporter des améliorations substantielles au bien-étre
mental, au bonheur, a la satisfaction de vie et aux symptdmes de la dépression [43]

- elle rend plus émotionnellement stable et résilient au stress [44], [45]
- elle diminue le souci stérile et apprivoise le bavardage mental négatif [46], [47]
- elle aide a penser plus efficacement et a travailler de fagon plus optimisée en augmentant la créativité,
la productivité, la performance, la capacité a se concentrer, la mémoire et d'autres compétences

cognitives [48], [49], [50], [51], [52], [53]

- elle permet de faciliter le processus de prise de décisions [54]

elle stimule la volonté et permet d’étre mieux équipé(e) face aux taches a effectuer [55]

elle encourage de meilleures relations avec les amis, la famille et les collegues [56]

elle diminue le sentiment de solitude et d’isolation sociale [57]

elle inspire l'altruisme et augmente la compassion tant vers soi-méme que les autres [58], [59]

elle peut aider dans le cas ou la dépression rend une personne agressive [60]

- elle réduit les pensées suicidaires et les pensées et comportements d'automutilation. [61]

La dépression est liée avec un ensemble d'autres problémes de santé mentale et physique. Parfois, ils
sont la conséquence de la dépression et parfois ils sont un facteur contribuant. Mais d'une fagon ou



d'une autre, la méditation réduit les symptdémes et améliore la qualité de vie pour une personne ayant
des troubles relatifs a la dépression incluant les troubles d'anxiété, les peurs, les phobies, le trouble de
déficit de I'attention/ hyperactivité (TDAH), la frénésie alimentaire, la douleur chronique, le trouble
bipolaire, la rechute dépressive, la psychose, la dépression post-partum, le cancer et les troubles liés
a 'usage de substances psychoactives. [62], [63], [64], [65], [66], [67], [68], [69], [70], [71], [72]

« 3. Thérapie cognitive basée sur la pleine conscience ou Mindfulness-Based
Cognitive Therapy (MBCT)

Le programme MBCT a été mis en place a I'origine pour les personnes souffrant de dépression.
Il combine la pratique de la pleine conscience avec des outils de thérapie cognitive. Il a été créé par les
chercheurs et cliniciens Zindel Segal, John Teasdale et Mark Williams.
La thérapie cognitive basée sur la pleine conscience (MBCT) est une technique qui intégre la méditation
orientale avec la thérapie cognitive occidentale. Des études scientifiques ont démontré son efficacité
dans la prévention des rechutes dépressives. [73]
Durant une période de 4 mois de MBCT, les % des participants dépressifs se sont sentis mieux et ont
pu arréter de prendre leurs antidépresseurs. Les gens souffrant de dépression ayant regu une thérapie
MBCT étaient 31% moins susceptibles de subir une rechute durant les 60 semaines suivantes, ont
rapporté les chercheurs dans le journal JAMA Psychiatry. Le professeur Willem Kuyken, l'auteur
principal du journal, estime que : « cette nouvelle preuve pour la thérapie cognitive de pleine conscience
est tres encourageante. Tandis que la MBCT n'est pas une panacée, elle offre clairement a ceux avec
une histoire substantielle de dépression une nouvelle approche aux compétences d’apprentissage pour
rester bien sur le long terme. » Il a souligné que chaque personne requiére un traitement adapté a son
cas personnel et que la pleine conscience devrait étre vue comme une option aux médicaments et
autres formes de thérapie. Le professeur Kuyken, psychologue clinicien et directeur du Oxford
Mindfulness Centre et d'autres experts dans le monde entier se sont fixés un objectif ambitieux : « Nous
devons faire plus de recherches, (...) pour obtenir des taux de rétablissement plus pres de 100% et
empécher 'apparition de la dépression, plus tét dans la vie ». Il a souligné que tandis que la pleine
conscience peut partager une « origine » avec le bouddhisme et d'autres « traditions contemplatives »,
la fagon dont elle a été utilisée dans la thérapie cognitive basée sur la pleine conscience était
« entiérement séculaire ». « C’est completement logique que cette merveilleuse faculté de pensée
puisse & la fois nous attirer des ennuis et nous tirer d'affaire », déclare le professeur Kuyken.
« C'est une sorte de formation mentale. Il s'agit de former I'esprit afin que les gens puissent voir les
pensées négatives, les sentiments négatifs, les premiers signes d'une rechute dépressive et acquérir
les compétences pour y répondre dune fagon qui les rend plus résistants. »
La pleine conscience a gagné le soutien de I'organisme consultatif NHS, le National Institute for Health
and Care Excellence (NICE), et 'organisation caritative de recherche Mental Health Foundation.

e 4. Les limites de la méditation

Certains problémes de santé mentale augmentent le risque d'effets indésirables de la pleine
conscience. « Si vous avez un trouble de stress post-traumatique, il y a une certaine chance que vous
trouviez la méditation trop difficile a faire, étant donné que vous pouvez revivre des souvenirs
traumatisants » déclare le Dr. Ruth. « Encore une fois, il s'agit d’étre accompagné de formateurs
expérimentés. Nous avons remarqué que les gens ayant une vulnérabilité a la bipolarité peuvent
éprouver des difficultés (...) » Le livre The Buddha Pill : Can Meditation Change You ? écrit par les
psychologues Catherine Wikholm et Miguel Farias a soutenu qu'il y avait un besoin d'examiner « le
c6té sombre » de la pleine conscience. Le Dr. Miguel Farias, dans un article du Guardian [74] annonce:
« la pleine conscience peut avoir des effets négatifs sur quelques personnes, méme si vous le faites
pendant seulement 20 minutes par jour. (...) Il est difficile de dire comment les expériences (négatives)
fréquentes sont, parce que les chercheurs sur la pleine conscience ont échoué a les mesurer et peuvent
méme avoir découragé les participants de les rapporter en leur attribuant la responsabilité. »
Une nouvelle revue d'études menées sur la méditation suggére que tandis que la méditation a ses
avantages, son réle dans I'amélioration de la compassion peut avoir été exagéré. Les scientifiques a
I'Université de Coventry au Royaume-Uni, I'Université Massey en Nouvelle-Zélande et I'Université
Radboud aux Pays-Bas, ont passé en revue plus de 20 études qui ont examiné les effets des différents
types de méditation. Les études ont examiné l'impact de techniques comme la pleine conscience et la



pratique de la bonté sur les sentiments pro-sociaux et les comportements humains. Dans I'ensemble,
l'analyse a indiqué que la méditation avait vraiment un impact positif global. Les chercheurs ont
découvert que la méditation induisait le fait que les gens se sentaient modérément plus compatissants
ou empathiques. Ce sentiment avait lieu quand l'intervention était comparée a la fagon dont ils se
sentaient quand ils n'exécutaient pas d'activitts en s’engageant émotionnellement.
Cependant, des analyses plus poussées ont révélé qu'elle n'a joué aucun réle significatif dans la
réduction de l'agressivité ou dans I'amélioration d’un individu sur le plan social. Le résultat le plus
inattendu de cette étude, toutefois, était que les résultats les plus positifs trouvés pour la compassion
avaient des défauts méthodologiques importants. Autrement dit, les « niveaux » de compassion dans
certaines études augmentaient seulement si le professeur de méditation était aussi un auteur du rapport
publié. Ces résultats suggérent que les améliorations modérées rapportées par des psychologues
dans des études précédentes pouvaient étre le résultat de faiblesses méthodologiques et de partis pris,
ont témoigné certains chercheurs. La nouvelle recherche, publiée dans Scientific Reports a seulement
inclus des études aléatoires controlées, ol les méditants ont été comparés a d'autres individus n’ayant
jamais médité. Toutes ces études ont utilisé des techniques de méditation laiques tirées du
bouddhisme, comme la pleine conscience et la méditation de bonté, mais pas d'autres activités
favorisant la relaxation, telles que le Yoga ou le Tai chi. Le Dr. Farias, (du Coventry University’s Centre
for Advances in Behavioural Science), a déclaré :

« La vulgarisation de techniques de méditation, comme la pleine conscience, enseigné sans croyances
religieuses, semble toujours offrir I'espoir d’un soi meilleur et un meilleur monde pour beaucoup de
personnes. Nous avons voulu examiner comment ces techniques puissantes jouaient dans I'affectation
des sentiments et comportements envers les autres. (...) Malgré les grands espoirs des praticiens et
des études passées, notre recherche a constaté que des défauts méthodologiques ont grandement
influencé les résultats que nous avons trouvés. La plupart des résultats positifs initiaux ont disparu
quand les groupes de méditation ont été comparés a d'autres groupes qui se sont engagés dans des
tadches sans rapport a la méditation. Nous avons aussi constaté que l'effet avantageux de la méditation
sur la compassion disparaissait si le professeur de méditation était un auteur des études. Cela révéle
que les chercheurs pourraient avoir involontairement influencé leurs résultats. (...) Rien de tout ceci,
bien sdr, n'infirme le bouddhisme ou les revendications d'autres religions par rapport a la valeur morale
et éventuellement le potentiel de changement de vie de ces croyances et pratiques. Mais nos
découvertes de recherche sont bien loin de beaucoup de revendications faites par les méditants et
certains psychologues. (...) Pour comprendre le vrai impact de la méditation sur les sentiments des
gens et le comportement par ailleurs, nous devons d'abord aborder les faiblesses méthodologiques
que nous avons découvertes — en commengant avec les hautes espérances que les chercheurs
pourraient avoir Vis-a-vis du pouvoir de la méditation. »

Anecdote de l'article du Guardian :

« Claire, une femme de 37 ans travaillant dans une industrie hautement compétitive, a été envoyée
dans un stage de pleine conscience de trois jours avec des collégues dans le cadre d'un programme
de formation : Au départ, j'ai trouvé cela relaxant, mais ensuite j'ai constaté que je me sentais
complétement déconnectée pendant que je pratiquai (la méditation). En I'espace de deux ou trois
heures de séances, j’ai commencé a vraiment, vraiment m'affoler. » En effet, les séances avaient fait
remonté a la surface des souvenirs de son enfance traumatisante, ce qui 'a amenée a traverser une
série d'attaques de panique. « D'une fagon ou d'une autre, le cours a déclenché des choses que
J'avais précédemment surmontées. Je me suis effondrée et j’ai passé trois mois dans une unité
psychiatrique. C'était une dépression liée au trauma et plusieurs épisodes dissociatifs. »

Il n’y a actuellement pas de formation professionnellement accréditée pour les instructeurs de
méditation de pleine conscience et rien pour empécher quelqu'un de se faire appeler par cette
dénomination. Trouver un instructeur expérimenté et recommandé et discuter des effets secondaires
négatifs avec lui ou elle, peut rendre I'expérience certainement plus profitable.

e 5.Y a-t-il des contre-indications a la pratique de la méditation ?
« Actuellement, on n’utilise pas la méditation pour soigner quelqu'un qui va mal

psychologiquement. Si je suis déprimé, si j’ai des attaques de panique, si je vais tres mal dans ma téte,
ce n’est pas la méditation qui va m’aider. Il va falloir que je me soigne avec des médicaments et des



psychothérapies, avec des méthodes de soin. La méditation elle a plutdt sa place, actuellement, dans
ce qu’'on appelle la prévention des rechutes. C’est-a-dire qu’une fois que je vais mieux, pour ne pas
replonger dans 1 an, 2 ans, 3 ans dans mes problemes (comme c’est souvent le cas ; dans des cas de
stress, d’anxiété, de dépression), je vais apprendre a méditer parce qu’on a pu montrer, au travers de
différentes études sur les mécanismes d’action que, lorsque j’ai appris ces techniques de pleine
conscience, de méditation, je vais avoir moins tendance a ruminer, moins avoir tendance & me faire
piéger dans les humeurs tristes, dans les émotions tristes et lorsque qu’un élément de vie adverse va
m’arriver, je serais davantage capable d’avoir du recul, de le prendre juste pour ce qu’il est et pas pour
ce que jimagine qu’il représente ou ce qu’il va m’attirer comme ennui. » retranscription d’un interview
de Christophe André. [75]

On considére généralement que la méditation est une pratique sure et sans risque pour la plupart des
gens. Cependant, les gens avec des limitations physiques ou mentales peuvent ne pas pouvoir
participer a certaines pratiques méditatives. Les professionnels de méditation et les chercheurs
reconnaissent qu'il y a des temps ou la méditation peut empirer la dépression. |l est préférable de ne
pas commencer une pratique de méditation en étant au milieu d'un pic de dépression. Selon
Bodhipaksa, professeur bouddhiste, auteur et fondateur de Wildmind Buddhist Meditation, il y a deux
raisons ou la méditation peut constituer un probleme pour ceux atteints de dépression.
D'abord, apprendre a méditer peut étre difficile et quand I'on est dépressif, on a peu de ressources
intérieures a sa disposition. Il est facile d’associer cela a un échec, ce qui peut alimenter les pensées
négatives et donc, la dépression. Aussi, les personnes dépressives sont enclines a ruminer et la
méditation peut accidentellement fournir une autre occasion de le faire. Enfin, il est important de
rappeler que la méditation n'est pas une solution miracle. Idéalement, il est préférable de commencer
a méditer quand 'on s’estime assez bien pour faire les choses suivantes :

- Etre patient. Cela prend généralement huit semaines pour éprouver n'importe quels
changements positifs. [76]

- Etre constant. Il faut méditer régulierement pour en retirer les avantages.

- Etre bienveillant envers soi-méme. La méditation n'est pas toujours facile et étre dur envers
soi-méme sera contre-productif.

Il'y a eu de rares rapports rapportant que la méditation pouvait causer ou empirer des symptémes chez
les gens souffrant de problémes psychologiques comme l'anxiété ou la dépression. Il est impératif que
les personnes atteintes de troubles de santé mentale se renseignent auprés du personnel soignant
avant de commencer une pratique méditative. Un article [77] déclare que : « La méditation n'est pas
sans risques. Commercialisée comme une sorte de bain chaud pour le psychisme, dit Britton, la
meéditation a un cété sombre, familier aux instructeurs de méditation expérimentés, mais presque
Jjamais mentionné dans les médias - c'est-a-dire la tendance assez courante de quelques personnes
(...) @ paniquer (perdre les frontiéres de I'ego, halluciner, revivre de vieilles blessures et des traumas,
éprouver une crainte intense et méme faire des crises psychotiques, aussi bien que présenter des
symptémes physiques étranges, comme des spasmes, des mouvements involontaires, des bouffées
de chaleur, des sensations de brilure et d'hypersensibilité) ». Ces effets sont bien documentés dans
les textes bouddhistes comme étant des étapes le long du chemin vers la sagesse intérieure, mais ils
n'ont pas été étudiés en Occident et sont plutét méconnus. [78]

VII. L’accompagnement et le role du Praticien en Santé Naturelle

e 1. L’accompagnement de la personne dépressive

Dans le cas d’une personne dépressive, le Praticien en Santé Naturelle pourra, avec 'accord
du médecin et des professionnels de santé, proposer un accompagnement sous forme de méditation
guidée ou de travail sur le souffle (cf. cohérence cardiaque) ou encore d’accompagnement par la parole.
Il sera important de s’assurer de ne pas réaliser cet accompagnement en période de pic, mais plutot
dans le cas d’une prévention de rechute ou d’adjuvant aux traitements en cours, dans des périodes
plus « modérées ». Bien sdr, il ne faudra en aucun cas substituer un traitement médicamenteux a ce
type d’accompagnement. Il est aussi préférable davoir été formé(e) aux techniques
d’accompagnement de la dépression ou de I'anxiété : MBSR, MBCT, etc.



Mindfulness-Based Cognitive Therapy (MBCT):

« La MBCT (Mindfulness-Based Cognitive Therapy) ou Thérapie cognitive basée sur la pleine
conscience pour la prévention des rechutes dépressives est un protocole de 8 séances de 2 heures
chacune dont l'intérét a été validé pour la prévention des rechutes dépressives chez des personnes
ayant connu au moins trois épisodes dépressifs. On a montré un taux de rechute diminué de 50% et
une durée entre les rechutes significativement allongée (Bondolfi et al, 2009). Il s’agit d’une thérapie
de groupe basée sur le programme MBSR (Mindfulness Based Stress reduction program) de Jon
Kabat Zinn et qui intégre des éléments de thérapie cognitive et comportementale pour la dépression.
Les cognitivistes qui ont élaboré ce programme (Zindel Segal, John Teasdale et Mark williams) ont
montré qu’il existait une réactivité cognitive accrue chez les personnes dépressives, expliquant les
rechutes de plus en plus fréquentes aprés chaque épisode. lIs se sont donc intéressés a la méditation
telle qu’elle était enseignée dans la MBSR comme moyen de se distancier des pensées et stopper le
processus des ruminations. C’est ainsi qu’est née la MBCT ou l'instructeur enseigne progressivement
ce type de méditation aux participants. Il explicite ensuite de maniére pédagogique ce que sont les
ruminations dépressives et les signes cliniques de cette maladie, leur apprend a utiliser la pleine
conscience au quotidien comme « baromeétre » de 'humeur et des pensées pour adopter des stratégies
plus efficaces avant que la dépression ne s’installe.

Méme si les indications de ce programme sont en train de s’élargir (application aux addictions par
exemple ou aux troubles alimentaires), il n’a pour l'instant été validé que pour la prévention des
rechutes dépressives. Par ailleurs, les patients qui font ce programme doivent étre en période de
rémission car il est tres difficile de faire ce programme dans un état dépressif majeur (difficulté de
concentration, ruminations trop importantes).

L’enseignement de la méditation est un point essentiel du programme et les instructeurs ont eux-
mémes une pratique réguliere afin d’avoir une connaissance réelle du fonctionnement de I'esprit et
également une attitude d’accueil indispensable pour incarner le message fondamental de la MBCT :
I'acceptation inconditionnelle de ce qui est.

En effet, un autre élément crucial pour expliquer l'intérét de cette thérapie, c’est que les auteurs ont
montré que les ruminations dépressives étaient liées a la non acceptation des états émotionnels
douloureux et la mise en place de stratégies de lutte et de résolution de probleme pour quitter ces états
douloureux. Ces stratégies inefficaces conduisent a I'épuisement et au sentiment d’échec qui
accompagne la dépression.

Ainsi, ce programme allie une vraie pédagogie sur ce qu’est la dépression et ses causes, la pratique
de la méditation, I'acceptation inconditionnelle de soi et du monde tel qu’il est et la mise en place de
stratégies concrétes lorsque la dépression menace.

Il est recommandé d’avoir un suivi spécialisé par un professionnel de la dépression pour bien poser
I'indication de cette thérapie et pouvoir évaluer avec lui les risques de rechute car comme nous l'avons
souligné, il persiste un risque de rechute. Par ailleurs, il y a parfois des comorbidités associées a la
dépression qui peuvent nécessiter d’autres types de traitements. » [79]

MBI MBCT
Mindfulness-Based Mindfulness-Based Cognitive Therapy
Interventions

Z. Segal J. Teasdale M. Williawny 2002

MBSR

Mindfulness-Based Stress Reduction
J. Kabat-Zinw 1979

V% NG Thérapies

RS f o Cognitives et
Méditation de la Pleine Physio|ogie du stress Compgrtemenlales

Conscience (Mindfulness)
7
A
Sagesses Orientales

3

lales

Médecine - Neurosciences
Psychologie

Pratiques Bouddhiques
Yoga




Source : Emergences

Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR):

« La MBSR (Mindfulness-Based Stress Reduction) ou « Réduction du stress basée sur la pleine
conscience » est le nom donné par Jon Kabat-Zinn au programme qu’il développe a la clinique de
réduction du stress du centre hospitalier du Massachusetts depuis 1979 (...).

Concue initialement pour réduire le stress di a la maladie, aux douleurs chroniques, aux traitements
pénibles, cette méthode a contribué largement a I'amélioration de la qualité de vie de nombreux
patients. Plus de 17 000 personnes ont aujourd’hui suivi ce programme d’éducation au « prendre soin
de soi ». Plus de 5000 médecins et d’innombrables professionnels du soin de par le monde s’y réferent
dans leur travail quotidien lorsqu’ils sont aux prises avec la souffrance humaine.

Initialement développés dans les hépitaux, les programmes de réductions du stress ont élargi leurs
champs d’application pour venir en aide a d’autres catégories de population (dans les prisons, en
entreprise, aupres des personnes agées, aupres des étudiants, des juristes, etc.), dans la tourmente.
Les participants aux programmes MBSR sont invités a apprendre comment s’établir en soi-méme, dans
ses propres ressources internes, en contact avec sa capacité naturelle a tendre vers une meilleure
santeé, libre de toute anxiété, I'esprit paisible. Autant d’aptitudes que personne ne peut développer a
leur place.

Pour guider les personnes dans I'élaboration du lien avec cette sagesse interne, Jon Kabat- Zinn est
allé puiser dans les pratiques méditatives ancestrales.

Il a basé la MBSR sur des pratiques de méditation connue sous le nom de Mindfulness, la Pleine
Conscience. Pour lui, ainsi que pour bon nombre des trés grands enseignants bouddhistes qu’il a
rencontrés, il s’agit d’une qualité humaine fondamentale, une claire conscience de tous les instants,
neutre, que I'on cultive en prétant une attention particuliere a I'instant présent, et ce de maniére aussi
peu réactive, aussi peu discriminante et aussi sincere que possible. Si la pleine conscience est une
qualité innée de l'esprit, elle doit étre affitée et se cultive intentionnellement par les pratiques de
meéditation. (...) Cette approche systématique développée dans et par la pratique méditative permet de
S’extraire progressivement des conflits, des déchirements et des ftiraillements de tous ordres,
permettant de gagner peu a peu en liberté, en sagesse et en paix.

Le programme MBSR consiste a guider, pas a pas, les participants vers leur aptitude a progresser dans
I'apprentissage de leur propre expérience méditative.

L’instructeur a un réle essentiel de transmission dans le déroulement de ces programmes. Par sa
pédagogie, sa capacité d’accueil, son ouverture a ce qui est dans l'instant présent, il incarne les
principes enseignés et transmis par ces traditions millénaires. Son engagement profond et sa pratique
personnelle nourrissent ses enseignements.

Structure du programme MBSR et méthode :

Une session d’orientation en groupe permet de souligner I'importance de I'engagement personnel et
intentionnel des participants dans le programme en leur demandant de s’engager a participer a toutes
les séances, d’effectuer les pratiques quotidiennes telles qu’elles sont assignées et enfin, de participer
a la journée de pleine conscience prévue en cours de programme.

Durant deux mois, les participants (au nombre de 15 a 40 aux Etats-Unis) se regrouperont autour d’un
ou deux instructeurs pour huit séances hebdomadaires de deux heures trente, la premiére et la derniere
étant un peu plus longues. Chaque session MBSR comprend des pratiques méditatives formelles et
des pratiques informelles permettant de prendre conscience du fonctionnement en pilotage
automatique, des communications interpersonnelles, des ruminations mentales, des émotions en
relation avec les sensations corporelles, des habitudes et des encodages comportementaux de la vie
quotidienne).

Un temps significatif est dédié aux commentaires des participants qui partagent leur expérience,
soutenus par I'enseignant dans I'exploration de celle-ci. Chacun pourra ainsi étre invité a cheminer vers
des pistes a explorer pour mieux réguler son stress en fonction de ses propres réalités et
compréhensions du moment.

Ancré dans le courant de la médecine intégrative (corps/esprit réuni), le programme MBSR consiste en
un ensemble de transmissions de pratiques méditatives par la Pleine Conscience pour créer les
conditions favorables a une orientation des pensées, des émotions, des agissements vers une
meilleure santé physique ou mentale.



Nombre d’études descriptives longitudinales ont montré l'efficacité du programme MBSR dans la
réduction de la douleur et des symptémes secondaires a la douleur. Elles ont aussi montré que le
programme se révélait efficace sur les comportements de patients qui présentent un large spectre de
maladies accompagnées de douleurs chroniques. Lefficacité du programme MBSR a aussi été
montrée dans des études portant sur la réduction de symptémes médicaux et psychologiques chez des
patients/participants au programme qui présentent un large spectre de maladies chroniques sans
douleurs secondaires. Des contréles a long terme (actuellement sur une période de 4 ans) ont
montré que le programme en 8 semaines continue de prodiguer ses bénéfices.

Des protocoles de recherche sont actuellement a I'étude ou en cours dans les pays francophones,
rejoignant en cela les pays anglo-saxons déja bien engagés dans cette voie. » [80], [81], [82], [83]

Cohérence cardiaque :

Le Praticien en Santé Naturelle peut également amener le patient a réaliser une cohérence cardiaque,
muni du matériel adéquat (une vidéo guidant le rythme de la respiration a I'aide d’une boule qui monte
et qui descend suffit amplement).

« La cohérence cardiaque est une pratique personnelle de la gestion du stress et des émotions qui
entraine de nombreux bienfaits sur la santé physique, mentale et émotionnelle. La cohérence cardiaque
permet d'apprendre a contrbler sa respiration afin de réguler son stress et son anxiété. Cette technique
simple permettrait de réduire aussi la dépression et la tension artérielle.

Il s’agit d’un état particulier de la variabilité cardiaque (capacité qu’a le coeur a accélérer ou ralentir afin
de s’adapter a son environnement), d’une véritable technique physiologique de contrble du stress. Elle
peut étre obtenue de plusieurs fagons mais la résonnance cardiaque (cohérence cardiaque obtenue
par la respiration et la regle du 365) est la plus rapide et la plus simple : 3 fois par jour, 6 respirations
par minute et pendant 5 minutes. Possédant prés de 40 000 neurones ainsi qu’un réseau complexe et
dense de neurotransmetteurs, le cceur communique directement avec le cerveau. En agissant sur notre
rythme cardiaque via des exercices de respiration, nous avons la possibilité d’envoyer des messages
positifs au cerveau. (...) Pratiquer la cohérence cardiaque nécessite un apprentissage régulier et
progressif, il est important de trouver les guides pour « entrer en cohérence cardiaque ». L’idée étant
de prendre le contréle de 30 respirations pendant 5 minutes (une respiration = une inspiration et une
expiration). » [84], [85]



CONCLUSION :

Les statistiques annoncées quant aux individus souffrant d'un trouble de santé mentale sont sérieuses
et alarmantes. Dans les services médicaux et les domaines de santé publics, I'accent et les ressources
sont placés sur le diagnostic, les tests et le traitement de la maladie mentale plutdét que sur la
valorisation et la prévention de la santé mentale. La prévention devrait étre au coeur de toutes les
démarches médicales pour entretenir et maintenir la santé mentale, avant méme que la maladie ne soit
déclarée (Center for Disease Control, 2011). Les pratiques de pleine conscience ont été intégrées dans
de multiples thérapies pour traiter une variété de maladies mentales et d’états pathologiques.

Un corpus de connaissances croissant soutient le fait que les pratiques de pleine conscience sont
fortement associées a des bénéfices de santé physique et mentale (Carmody & Baer, 2007; Miller,
Fletcher, & Kabat-Zinn, 1995; Reibel, Greeson, & Brainard, 2001).

Les études suggérent aussi qu'il y a de multiples interventions qui incorporent la pleine conscience
dans le traitement d'états de santé mentale. La MBCT a été utilisée pour traiter la dépression majeure
et a réduit avec succes les symptdmes de dépression dans une étude menée par Barnhofer. Ces
interventions ont montré des améliorations dans la santé psychologique au sein de populations
multiples (Carmody et Baer, 2007). La pratique globale de la méditation de pleine conscience a été
utilisée pour promouvoir la santé mentale et le bien-étre psychologique. Les pratiques de pleine
conscience sont aussi utilisées pour promouvoir la santé mentale et le bien-étre chez des patients
souffrant de maladies mentales et sont donc des outils importants pour le Praticien en Santé Naturelle.
Il est donc crucial pour les praticiens d'acquérir et de pratiquer les compétences et la connaissance de
la méditation et des pratiques de pleine conscience dans la prévention de symptédmes de santé mentale
et la promotion de la santé mentale. La pratique de la pleine conscience pour les praticiens se rapporte
aussi a leur propre bien-étre. Pour fournir des services de qualité, le praticien doit avant tout étre dans
un état de santé mentale positif. Des thémes fréquemment abordés dans les écrits quant aux
préoccupations des recherches sur la pleine conscience suggérent le besoin d'études a plus long
terme, de groupes témoins, de méthodes plus cohérentes ainsi que les difficultés dans la mise en
ceuvre de la pleine conscience (Grossman et al., 2004; Hamilton et al., 2006; Reibel et al., 2001).
Grossman et al. (2004) déclare que plus de recherches sont nécessaires pour confirmer les effets a
long terme des pratiques de pleine conscience et que la plupart des études peuvent seulement
confirmer les effets immédiats de la pleine conscience. En outre, il a déterminé que la plupart des
études contenaient des problémes d’ordre méthodologique et qu'il n'y avait pas d'informations
suffisantes par rapport aux taux d’abandon des participants. Il continue a dire que la pleine conscience
n’'a pas été mise en ceuvre dans la plupart des études et que beaucoup d'entre elles manquent de
précision quant aux descriptions des interventions, au niveau de compétence du médecin et de son
adhérence au programme. Kabat-Zinn (2003) est d'accord avec Grossman sur le fait que les études
sur la pleine conscience et la MBSR contiennent une variété de probléemes méthodologiques et
manquent d’exemples probants. Il n'y a aucune étude actuelle qui soutient que les thérapies de pleine
conscience peuvent entierement empécher le début d'une maladie mentale (Young, 2011). Il y a,
cependant, beaucoup d'études qui supportent l'idée que des thérapies basées sur la pleine conscience
peuvent empécher la rechute d'une maladie mentale comme la dépression ou I'anxiété (Miller et al.,
1995; Reibel et al., 2001). De plus, d'autres études confirment les effets a long terme des pratiques de
pleine conscience et on peut soutenir qu'un de ces effets est d’empécher I'apparition d’'un autre épisode
dépressif. De ce fait, on peut considérer les thérapies basées sur la pleine conscience comme étant
des interventions de santé mentale préventives. En outre, une majorité d'études soutient le fait que les
pratiques de pleine conscience pour les personnes atteintes de troubles de santé mentale ménent a
une réduction des niveaux de détresse psychologique et des symptdmes dépressifs. Les pratiques
basées sur la pleine conscience peuvent aussi aider dans la prévention des probléemes de santé
mentale, en baissant les niveaux de stress et les symptdmes psychologiques négatifs en augmentant
les niveaux de bien-étre (Ma & Teasdale, 2004; Majumdar et al., 2002; Miller et al., 1995; Reibel et al.,
2001).



_IOGRAPHIQUES

1. Larousse, Définition de « méditation »,
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/m%C3%A9ditation/50158

2. Nelson, J. C., Anxious Depression and response to Treatment, 01 mars 2008

3. National Institute of Health, How Can Meditation Improve Health ?, 2008

4. Genet, L. Manuel de méditation laique (p.17).
5. André, C., Imparfaits, libres et heureux (p. 402), janvier 2009

6. Pagnoni G, Dynamical properties of BOLD activity from the ventral posteromedial cortex associated
with meditation and attentional skills, 11 avril 2012

7. Pagnoni G1, Cekic M., Age effects on gray matter volume and attentional performance in Zen
meditation, 28 octobre 2007.

8. Pagnoni, G., Cekic, M. et Guo, Y., “Thinking about Not-Thinking”: Neural Correlates of Conceptual
Processing during Zen Meditation, 03 septembre 2008

9. Xiao Ma, Zi-Qi Yue, Zhu-Qing Gong, Hong Zhang, Nai-Yue Duan, Yu-Tong Shi, Gao-Xia Wei et You-
Fa Li, The Effect of Diaphragmatic Breathing on Attention, Negative Affect and Stress in Healthy Adults,
06 juin 2017

10. Ricard, M. L’art de la méditation (p.57-58)
11. Ricard, M. L’art de la méditation (p.64-66)
12. Britta K. Holzel, James Carmody, Mark Vangel, Christina Congleton, Sita M. Yerramsetti, Tim

Gard, et Sara W. Lazar, Mindfulness practice leads to increases in regional brain gray matter density,
30 janvier 2011

13. Sara W. Lazar, Catherine E. Kerr, Rachel H. Wasserman, Jeremy R. Gray, Douglas N. Greve,
Michael T. Treadway, Metta McGarvey, Brian T. Quinn, Jeffery A. Dusek, Herbert Benson, Scott L.
Rauch, Christopher |. Moore et Bruce Fischld, Meditation experience is associated with increased
cortical thickness, 28 novembre 2005

14. Benjamin G. Shapero, Ph.D., Jonathan Greenberg, Ph.D., Paola Pedrelli, Ph.D., Marasha de Jong,
M.D. et Gaelle Desbordes, Ph.D., Mindfulness-Based Interventions in Psychiatry, 24 janvier 2018]

15. Hutson, M., The Atlantic, People Prefer Electric Shocks to Being Alone With Their Thoughts, 03
juillet 2014

16. Genet, L. Manuel de méditation laique (p.39).

17. Elena Sender, Le cerveau dans tous ses états, 03 décembre 2016

18.Robert M. Yerkes, A Point Scale for measuring Mental Ability, février 1915

19. Epoch Times, Les fréquences des ondes cérébrales et la méditation, 24 décembre 2016

_47 -



20. Science Daily, The Norwegian University of Science and Technology (NTNU), Brain waves and
meditation, 31 mars 2010

21. Ozgun Atasoy, Scientific American, Your Thoughts Can Release Abilities Beyond Normal Limits,
13 aolt 2013

22. Fabrizio Benedetti, Elisa Carlino et Antonella Pollo, How Placebos Change the Patient’s Brain, 2011

23. Harvard Health Publishing, How depresison affects your thinking skills, mai 2017

24. Judson A. Brewer, Patrick D. Worhunsky, Jeremy R. Gray, Yi-Yuan Tang, Jochen Weber et Hedy
Kober, Meditation experience is associated with differences in default mode network activity and
connectivity,13 décembre 2011

25. Matthew A. Killingsworth, Daniel T. Gilbert, A Wandering Mind Is an Unhappy Mind, 12 novembre
2010

26. Ricard, M. L’art de la méditation (p. 18-19)

27. Les chiffres et statistiques de la dépression en France et dans le monde. https://www.la-
depression.org/comprendre-la-depression/la-depression-en-chiffre/

28. Mayo Clinic Staff, Depression (major depressive disorder), 03 février 2018

29. National Alliance on Mental lliness (NAMI), Depression, ao(t 2017

30. Depression Center Michigan Medicine, Everyone deserves to be mentally well, juin 2018

31. Harvard Health Publishing, What causes depression ?, 11 avril 2017

32. INSERM, Dépression, mieux la comprendre pour la quérir durablement

33. Science Daily, High-fat diet alters behavior and produces signs of brain inflammation

34. Madhav Goyal, MD, Sonal Singh, MD, MPH1 Erica M. S. Sibinga, MD, MHS2; et al, Meditation
Programs for Psychological Stress and Well-beingA Systematic Review and Meta-analysis, mars 2014

35. Robert J. DeRubeis, Greg J. Siegle, and Steven D. Hollon, Cognitive therapy vs. medications for
depression: Treatment outcomes and neural mechanisms, 11 septembre 2008

36. Knapton, S. Mindfulness 'as good as anti-depressants for tackling depression’, 21 avril 2015

37. Dr Willem Kuyken, PhD, Rachel Hayes, PhD, Barbara Barrett, PhD, Richard Byng, PhD, Tim
Dalgleish, PhD, David Kessler, PhD, et al., Effectiveness and cost-effectiveness of mindfulness-based
cognitive therapy compared with maintenance antidepressant treatment in the prevention of depressive
relapse or recurrence (PREVENT): a randomised controlled trial, 20 avril 2015

38. Fox, A., Does Meditation Really Help With Depression And Anxiety?, 15 mai 2017

39. Lund University, Mindfulness treatment as effective as CBT for depression and anxiety, 27
novembre 2014

40. Hugo Jaliniére, Dépression : la méditation est aussi efficace que les antidépresseurs, 22 avril 2015

41. Rédaction Pourquoi docteur ? Les effets de la méditation sur la dépression et l'anxiété durent 6
mois

42. Madhav Goyal, MD, MPH1; Sonal Singh, MD, MPH1; Erica M. S. Sibinga, MD, MHS2; et al, JAMA
Internal Medecine, Meditation Programs for Psychological Stress and Well-being. A Systematic Review
and Meta-analysis, mars 2014

_48 -



43. Barbara L. Fredrickson, Michael A. Cohn, Kimberly A. Coffey, Jolynn Pek, and Sandra M. Finkel,
Open Hearts Build Lives: Positive Emotions, Induced Through Loving-Kindness Meditation, Build
Consequential Personal Resources, novembre 2008

44. Massachusetts General Hospital, Meditation appears to produce enduring changes in emotional
processing in the brain, 12 novembre 2012

45. Harvard Health Publishing, In the journals: Mindfulness meditation practice changes the brain, avril
2011

46. Harvard Health Publishing, Mindfulness meditation may ease anxiety, mental stress, 08 janvier
2014

47. Cromie, W. J., Meditation found to increase brain size,02 février 2006

48. Universiteit Leiden, Meditation makes you more creative, 19 avril 2012

49. Frew, D. R., TRANSCENDENTAL MEDITATION AND PRODUCTIVITY,30 novembre 2017

50. Gowin, J., Brain Scans Show How Meditation Improves Mental Focus, 20 avril 2012

51. Fadel Zeidana Susan K. Johnson Bruce J. Diamond Zhanna David Paula Goolkasian, Mindfulness
meditation improves cognition: Evidence of brief mental training, juin 2010

52. Mohan A1, Sharma R, Bijlani RL., Effect of meditation on stress-induced changes in cognitive
functions., mars 2011

53. Kam-Tim So, David W Orme-Johnson, Three randomized experiments on the longitudinal effects
of the Transcendental Meditation technique on cognition, septembre-octobre 2011

54. Association for Psychological Science, Mindfulness meditation may improve decision-making, new
study suggests, 12 février 2014

55. Steakley, L., The science of willpower, 29 décembre 2011

56. Lucas, M., Nine Ways a Meditating Brain Creates Better Relationships,11 novembre 2009

57. Hutcherson, Cendri A. Seppala, Emma M. Gross, James J., Loving-kindness meditation increases
social connectedness, 2008

58. Shapiro, Shauna L. Astin, John A. Bishop, Scott R. Cordova, Matthew, Mindfulness-Based Stress
Reduction for Health Care Professionals: Results From a Randomized Trial., 2005

59. Helen Y. Weng, Andrew S. Fox, Alexander J. Shackman, et al., Compassion Training Alters Altruism
and Neural Responses to Suffering, 21 mai 2013

60. Steven Wright, Andrew Day, Kevin Howells, Mindfulness and the treatment of anger problems,
septembre-octobre 2009

61. Britton WB, Lepp NE, Niles HF, et al., A randomized controlled pilot trial of classroom-based
mindfulness meditation compared to an active control condition in sixth-grade children. Journal of
School Psychology, 2014

62. Stefan G. Hofmann, Alice T. Sawyer, Ashley A. Witt, et Diana Oh, The Effect of Mindfulness-Based
Therapy on Anxiety and Depression: A Meta-Analytic Review, 1er avril 2010.

63. John J. Miller, M.D., Ken Fletcher, Ph.D., Jon Kabat-Zinn, Ph.D., Three-year follow-up and clinical
implications of a mindfulness meditation-based stress reduction intervention in the treatment of anxiety
disorders, mai 1995

-49 -



64. John T. Mitchell, Elizabeth M. Mcintyre, Joseph S. English et al., A Pilot Trial of Mindfulness
Meditation Training for ADHD in Adulthood: Impact on Core Symptoms, Executive Functioning, and
Emotion Dysrequlation, 09 octobre 2017

65. Elaine Pomfrey, Transcendental Meditation, Overcoming Phobias

66. Medical News Today, Study Shows Evidence That Mindfulness Yoga May Offer Effective Treatment
For Depressed New Mothers To Be,10 ao(t 2012

67. Brown University, Neural basis for benefits of meditation,13 février 2013

68. Sarah Bowen, PhD; Katie Witkiewitz, PhD; Seema L. Clifasefi, PhD; et al., Relative Efficacy of
Mindfulness-Based Relapse Prevention, Standard Relapse Prevention, and Treatment as Usual for
Substance Use Disorders A Randomized Clinical Trial, mai 2014

69. Speca M1, Carlson LE, Goodey E, Angen M., A randomized, wait-list controlled clinical trial: the
effect of a mindfulness meditation-based stress reduction program on mood and symptoms of stress in
cancer outpatients., septembre-octobre 2000

70. Yeon Hee Kim, Hwa Jung Kim, Seung Do Ahn, Yun Jeong Seo, So Hee Kim, Effects of meditation
on anxiety, depression, fatigue, and quality of life of women underqgoing radiation therapy for breast
cancer, aolt 2013.

71. Adam B. Levin, Emily J. Hadgkiss, Tracey J. Weiland, Claudia H. Marck, Dania M. van der
Meer, Naresh G. Pereira, et George A. Jelinek, Can Meditation Influence Quality of Life, Depression,
and Disease Outcome in Multiple Sclerosis? Findings from a Large International Web-Based Study,
novembre 2014.

72. Simon N. Young, PhD, Biologic effects of mindfulness meditation: growing insights into
neurobiologic aspects of the prevention of depression, mars 201

73. Danny Penman Ph.D., Curing Depression with Mindfulness Meditation A longer lasting solution to
the spiral of sadness,14 octobre 2011

74. Dawn Foster, The Guardian, /s mindfulness making us ill?, 23 janvier 2016

75. Stanislas Kraland, Huffpost, La méditation en pleine conscience contre la dépression: reportage a
Sainte Anne, 05 octobre 2016

76. Sue Mc Greevey, Health & Medicine, Eight weeks to a better brain, 21 janvier 2011

77. Mary Sykes Wylie, How the Mindfulness Movement Went Mainstream -- And the Backlash That
Came With It, 29 janvier 2015

78. Ausias Cebolla, , Marcelo Demarzo, Patricia Martins, Joaquim Soler et Javier Garcia-Campayo,
Unwanted effects: Is there a negative side of meditation? A multicentre survey, 5 septembre 2017

79. Association pour le Développement de la Mindfulness, MBCT
80. Association pour le Développement de la Mindfulness, MBSR

81. Pauline Eva Ruijgrok-Lupton, Rebecca S. Crane, et Dusana Dorjee, Impact of Mindfulness-Based
Teacher Training on MBSR Participant Well-Being Outcomes and Course Satisfaction, 6 juin 2017

82. Abdollah Omidi, Parvaneh Mohammadkhani, Abolfazl Mohammadi, et Fatemeh Zargar, Comparing
Mindfulness Based Cognitive Therapy and Traditional Cognitive Behavior Therapy With Treatments as
Usual on Reduction of Major Depressive Disorder Symptoms, février 2013

-50 -



83. Marchand WR., Mindfulness-based stress reduction, mindfulness-based cognitive therapy, and Zen
meditation for depression, anxiety, pain, and psychological distress, juillet 2012

84. Véronique Lachenaud, Passeport Santé, La cohérence cardiaque, janvier 2018

85. Rollin McCraty et Maria A. Zayas, Cardiac coherence, self-requlation, autonomic stability, and
psychosocial well-being, 29 septembre 2014




